

انبیا علیہم السلام، صحابہ رضی اللہ عنہم، صلحاء اور حکیم لقمان رحمۃ اللہ علیہ

پکول کے لیے



نصیحہ

## جملہ حقوق بحق ناشر حفظہ ہیں

کتاب ..... بچوں کے لیے 40 نصیحتیں  
 تالیف ..... اشیخ محمد نعیم خاصل پوری حَفَظَهُ اللَّهُ  
 نظرانی ..... اشیخ محب الرحمن سیاف حَفَظَهُ اللَّهُ  
 ناشر ..... مکتبہ روزِ عجلہ  
 اشاعت ..... مئی 2013ء  
 قیمت ..... -

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)


 ملئے کپتا  
**مکتبہ اسلامیہ**

بال مقابل رحمان مارکیٹ غریبی سڑیت اردو بازار لاہور۔ پاکستان فون: 042-37232369 فکس: 042-37244973

بیس مرٹ یونک بال مقابل شیل چوہل پیپ کوتولی روڈ، فصل آباد۔ پاکستان فون: 041-2631204، 2034256

E-mail: maktabaislamiajpk@gmail.com

## آئینہ مضمایں

|    |                                                                          |
|----|--------------------------------------------------------------------------|
| 7  | والدین کے لیے گزارش                                                      |
| 14 | انبیاء، صحابہ، صلحاء اور حکیم اقمان کی بچوں کے لیے 40 نصیحتیں            |
| 14 | ① آدم علیہ السلام کی اپنے بیٹے کو نصیحت                                  |
| 15 | ② سیدنا نوح علیہ السلام کی اپنے بیٹوں کو نصیحت                           |
| 16 | ③ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بیٹوں کو نصیحت                             |
| 17 | ④ حضرت یعقوب علیہ السلام کی بیٹوں کو نصیحت                               |
| 20 | ⑤ نبی مسیح علیہ السلام کی سیدنا عمر بن ابی سلمہ رضی اللہ عنہ کو نصیحت    |
| 21 | ⑥ نبی مسیح علیہ السلام کی سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کو نصیحت |
| 23 | ⑦ نبی مسیح علیہ السلام کی سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کو نصیحت  |
| 24 | ⑧ نبی مسیح علیہ السلام کی سیدنا علی رضی اللہ عنہ کو نصیحت                |
| 25 | ⑨ نبی مسیح علیہ السلام کی سیدنا انس رضی اللہ عنہ کو نصیحت                |
| 26 | ⑩ سیدہ ام سلیم رضی اللہ عنہا کی بیٹے کو نصیحت                            |
| 27 | ⑪ سیدنا معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ کی اپنے بیٹے کو نصیحت                   |
| 29 | ⑫ سیدنا ابو رداء رضی اللہ عنہ کی اپنے بیٹے کو نصیحت                      |
| 29 | ⑬ سلیمان رضی اللہ عنہ کی اپنے بیٹے کو نصیحت                              |
| 30 | ⑭ سلیمان بن داؤد رضی اللہ عنہ نے اپنے بیٹے کو نصیحت                      |
| 30 | ⑮ امام غزالی رضی اللہ عنہ کی بچوں کے متعلق نصیحت                         |

|    |                                                |       |
|----|------------------------------------------------|-------|
| 32 | حکیم لقمان کی اپنے بیٹے کو چند نصیحتیں         | ●●●●● |
| 32 | حکیم لقمان کا مختصر تعارف                      | ●●●●● |
| 33 | حکیم لقمان کے بیٹے کا تعارف                    | ●●●●● |
| 34 | ۱۶۔ اے بیٹا شرک مت کرنا                        | ●●●●● |
| 36 | ۱۷۔ ماں باپ کے ساتھ اچھا سلوک کرنا مگر         | ●●●●● |
| 40 | ۱۸۔ بیٹا خیال رکھ ہر چیز اللہ کے علم میں ہے    | ●●●●● |
| 41 | ۱۹۔ اے بیٹا نماز کی پابندی کرنا                | ●●●●● |
| 43 | ۲۰۔ ۲۱۔ یہی کا حکم دیا کر اور برائی سے روکا کر | ●●●●● |
| 45 | ۲۲۔ اے بیٹا مصائب پر صبر کرنا                  | ●●●●● |
| 47 | ۲۳۔ لوگوں سے خندہ پیشانی سے پیش آنا            | ●●●●● |
| 48 | ۲۴۔ بیٹا کبھی بھی تکبر نہ کرنا                 | ●●●●● |
| 50 | ۲۵۔ اے بیٹا ہمیشہ میانہ روی اختیار کرنا        | ●●●●● |
| 51 | ۲۶۔ اے بیٹا اپنی آواز میں وھیما پن رکھنا       | ●●●●● |
| 52 | ۲۷۔ اے بیٹا ہمیشہ اللہ سے توبہ کرنا            | ●●●●● |
| 54 | ۲۸۔ اے بیٹا نیک ہم نشین بنانا                  | ●●●●● |
| 57 | ۲۹۔ ہمیشہ اللہ پر اطمینان رہنا                 | ●●●●● |
| 59 | ۳۰۔ اے بیٹا صحت و عافیت حسی کوئی نعت نہیں      | ●●●●● |
| 60 | ۳۱۔ اے بیٹا پڑوسیوں سے اچھا سلوک کرنا          | ●●●●● |
| 61 | ۳۲۔ اے بیٹا جاہلوں سے دامن بچا کر رکھنا        | ●●●●● |
| 62 | ۳۳۔ اے بیٹا کبھی بھی جھوٹ نہ بولنا             | ●●●●● |

- 63 ..... ۱۳۴ اے بیٹا نماز جنازہ میں حاضر ہوا کر
- 65 ..... ۱۳۵ اے بیٹا بہت پیٹ بھر کر کھانا نہ کھایا کر
- 66 ..... ۱۳۶ اے بیٹا اپنا مزارج درمیانہ رکھنا
- 67 ..... ۱۳۷ اے بیٹا علماء اور حکماء کی ہم نشینی اختیار کیا کر
- 67 ..... ۱۳۸ اے بیٹا اپنی زبان کو قابو میں رکھنا
- 68 ..... ۱۳۹ اے بیٹا اپنے عملوں کو ریا کاری سے پاک رکھنا
- 68 ..... ۱۴۰ اے بیٹا لوگوں کا اپنا دوست بنادھسن نہ بانا

Book is Uploaded  
By CH Adnan

Book is Uploaded  
By CH Adnan

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## والدین کے لیے گزارش

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوَا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِنِيمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلِئَكَهُ غِلَاظٌ شَدَادٌ لَا يَعْصُمُونَ اللَّهُ مَا مَأْرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ۱﴾

”اے ایمان والو! تم اپنے آپ کو اور اپنے گھر والوں کو اس آگ سے بچاؤ جس کا ایندھن انسان اور پتھر ہیں، جس پر سخت دل مضبوط فرشتے مقرر ہیں، جنہیں جو حکم اللہ دیتا ہے اس کی نافرمانی نہیں کرتے بلکہ جو حکم دیا جائے بجالاتے ہیں۔“

سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ((مُرْوُا أَوْلَادُكُمْ بِالصَّلَاةِ وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْعِ سِنِينَ، وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرِ سِنِينَ، وَفَرِّقُوا بَيْنَهُمْ فِي الْمَضَاجِعِ)) ۲  
 ”اپنے بچوں کو جب وہ سات سال کے ہو جائیں تو نماز کا حکم دو، اور جب دس سال کے ہو جائیں (اور نہ پڑھیں) تو انہیں اس پر مارہ اور ان کے بستر جدا جدا کرو۔“

۱- سنن ابو داود، الصلاة، باب متى يوم الغلام بالصلاۃ: ۶۶ / التحریر: ۶۔ ۲- سنن ابو داود، الصلاة، باب متى يوم الغلام بالصلاۃ: ۶۶ / مستند احمد: ۲ / ۱۸۷ حسن۔ ۴۹۵

آپ ﷺ نے فرمایا:

((مَنْ عَالَ ثَلَاثَ بَنَاتٍ فَأَدْبَهْنَ وَزَوَّجْهُنَ وَأَخْسَنَ إِلَيْهِنَ فَلَهُ الْجَنَّةُ))

”جس نے تین بیٹیوں کی پرورش کی انہیں ادب سکھایا، ان کی شادیاں کیں اور ان کے ساتھ اچھا سلوک کیا تو اس کے لیے جنت ہے۔“

مذکورہ بالا آیت قرآنی اور احادیث نبویہ ﷺ اس بات کی بین دلیل ہیں کہ والدین پر بچوں کے حقوق میں سے اہم ترین یہ ہے کہ والدین اپنے بچوں کی دینی و اسلامی، اخلاقی و جسمانی اور معاشرتی تربیت کریں۔ جیسے والدین پر ضروری ہے کہ وہ بچے کی پیدائش کے بعد اس کے حقوق مثلاً بچے کے کان میں میں اذان کہنا، اسے گھٹی دینا، ساتویں دن اچھا نام رکھنا، سر منڈوانا، عقیقہ کرنا اور ختنہ کرنا وغیرہ لازم ہیں، اسی طرح والدین پر ضروری ہے کہ وہ اسے بچپن میں ہی قرآن مجید کی تعلیم دلوائیں اور اسے اركان اسلام کی تعلیم دے کر اس کا پابند بنا کیں نیز اسے شریعت کے تمام احکام و آداب کی تعلیم دیں یعنی کھانے پینے، سونے جانے، اٹھنے بیٹھنے، چلنے پھرنے اور ملنے جلنے کے اسلوب و سلیقے سکھائیں۔ نیز اس کا خصوصی اہتمام کریں جیسا کہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ نے کیا تھا کہ بچوں کی تربیت کے لیے تجربہ کار ایک بیوہ سے نکاح کر لیا۔ حضرت جابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ مجھ سے رسول اکرم ﷺ نے دریافت فرمایا: ”کیا تم نے شادی کی ہے؟“ میں نے کہا: ہاں۔ آپ ﷺ نے فرمایا: ”کنواری یا بیوہ سے؟“ میں نے عرض کی بیوہ سے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: ”تم نے کنواری سے شادی کیوں نہ کی وہ تجھ سے دل لگی کرتی اور تو اس سے دل لگی کرتا؟“ میں نے کہا:

یا رسول اللہ! میرے والد گرامی احمد میں شہید ہو گئے اور اپنے پیچھے نو بیٹیاں (ایک روایت میں چھ بیٹیوں کا ذکر ہے) چھوڑیں تو مجھے یہ اچھانہ لگا کہ ان جیسی ایک اور غیر تجربہ کار عورت کو گھر میں لے آؤں بلکہ میں نے اس (تجربہ کار) عورت سے نکاح کیا جوان کی کنگھی کرے اور ان کی نگرانی اور تربیت کرے۔ نبی رحمت ﷺ نے فرمایا:

”تم نے بالکل درست کیا۔“ ❶

بچے کو چھوٹی عمر میں کیا اور کیسے سکھایا جائے اس سلسلے میں خلیفہ عبدالملک بن مروان نے اپنے بیٹے کے استاد سے کہا تھا:

”تم انہیں بچ بولنا اس طرح سکھاؤ جیسے قرآن مجید سکھاتے ہو۔ انہیں گھٹیا لوگوں کے ساتھ میں جوں سے بچا کر رکھنا کیونکہ وہ گستاخ اور تقویٰ سے عاری ہوتے ہیں۔ اسی طرح نوکریوں سے بھی دور رکھنا، وہ بھی ان کے لیے باعثِ فساد ہیں۔ انہیں گوشت کھلاؤ تاکہ یہ طاقت ور ہوں۔ انہیں اشعار پڑھاؤ تاکہ یہ شان و شوکت اور بلند مرتبہ حاصل کریں۔ انہیں مساوک کرنے کو کہو۔ یہ پانی ہپ ہپ کرنے کی بجائے چوس چوس کر پیش کریں۔ کبھی انہیں سزاد یعنی پڑھائے تو یہ بھی در پر دہ ہو۔ کسی راز افشا کرنے والے کے سامنے نہ ہو وگرنہ یہ اس کی نظر میں گرجائیں گے۔“

اس خصوصی نصیحت میں خلیفہ عبدالملک بن مروان نے صرف علمی، مذہبی اور ادبی تربیت ہی کو لحوظ خاطر نہیں رکھا، بلکہ اخلاقی، جسمانی، لسانی اور معاشرتی تربیت کو بھی سامنے رکھا ہے۔ ❷

❶ بخاری الوكالة، باب اذا وکل رجالا... ۲۳۰۹۔

❷ التربية الإسلامية، ابراشی، ص: ۱۳۰۔

ہشام بن عبد الملک رضی اللہ عنہ نے اپنے بیٹے کے استاد "سلیمان کلبی" سے کہا تھا: "میرا بیٹا میری آنکھوں کا تارا ہے۔ میں نے اس کی تعلیم و تربیت کے لیے تمہیں مقرر کیا ہے۔ الہذا تم خداخونی سے کام لینا۔ امانت کا حق ادا کرنا۔ پہلی بات جو میں تمہیں بطور خاص کہنا چاہتا ہوں وہ یہ ہے کہ تم اسے سب سے پہلے قرآن مجید سکھاؤ۔ اس کے بعد اسے عمدہ اشعار سے سیراب کرنا۔ پھر اسے قبائلِ عرب میں لے جانا اور اسے ان کے منتخب اشعار سکھانا۔ حلال و حرام کے چیزہ چیزہ مسائل اور تقاریر و غذوات سے بھی آگاہ کرنا۔" ﴿

خلفیہ ہارون الرشید نے اپنے بیٹے "امین" کے استاد سے کہا تھا: "امیر المؤمنین نے اپنا جگر گوشہ تمہارے حوالے کیا ہے۔ تم اس کے لیے اپنا ہاتھ فراخ رکھنا اور اپنی فرماں برداری کو فرض قرار دینا۔ جس مقام پر امیر المؤمنین نے تمہیں فائز کیا ہے اس پر برقرار رہنا۔ اسے قرآن مجید پڑھاؤ اور تاریخ سے آگاہ کرو۔ اسے اشعار سکھاؤ اور سنتوں کی تعلیم دو۔ گفتگو کے موقع اور اس کے آغاز سے آشنا کرو۔ بے موقع ہنسنے سے منع کرو۔ اسے یہ بتلوا کہ جب ہاشمی خاندان کے بزرگ اس کے پاس آئیں تو یہ ان کا احترام کرے اور جب راہنمایی در اس کی محفل میں آئیں تو انہیں کے شانِ شایان احترام بجالائے۔"

علاوہ ازیں بچے کو استاد کے حوالے کرتے ہوئے اس کی مکمل فرماں برداری کا پابند کیا جاتا ہے۔ ایسی صورت حال میں معلم و مرتبی کا محض قرآن کا قاری، ادیب یا اشعار رکھنے والا ہونا کافی نہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ اس کا مقتقی و پرہیزگار، عفت

آب، نیک اور صاف، عمدہ اخلاق کا مالک، لین دین کا صاف سترہ، اخلاق و آداب شاہی سے آشنا، عقائد و احکام اسلام کا عالم اور ان تمام اوصاف سے متصف ہونا ضروری ہے جن کا بچے کو مذکورہ بالا ترتیب سے پڑھایا جانا مقصود ہے۔ اگر ان اوصاف میں سے کچھ خوبیوں سے عاری بھی ہوت بھی کم از کم تقویٰ شعار اور احکام اسلام سے روشناس ضرور ہو۔

ہمارے اسلاف نیک معلم کی تلاش میں دور راز کا سفر اور بے بہاد ولت خرج کرنے کے لیے بھی تیار ہتے تھے۔

ابن سینا کہتے ہیں:

”بچے کی تربیت کرنے والا عقل مند، باعمل، اخلاق کی قدر و قیمت سے آشنا، بچوں کی تربیت کا ماہر، باوقار، سنجیدہ، خبیث اور گھٹیا حرکات سے بالاتر، بچے کی موجودگی میں کم سے کم مزاح کرنے والا ہونا چاہیے۔ نہ زیادہ بے تکلف رہے نہ زیادہ خشک مزاج، بلکہ خوش مزاج، نظافت پسند اور خوش باش رہنے والا ہو۔“

کہتے ہیں کہ عقبہ بن ابوسفیان رضی اللہ عنہ نے اپنی اولاد کے نگران سے کہا تھا: ”اے عبدالحمد! سب سے پہلے تمہیں اپنی اصلاح کرنی ہو گی کیونکہ بچوں کی نظریں تمہاری طرف لگی ہوئی ہیں۔ ان کے نزدیک وہ کام اچھا ہے جسے تم اچھا سمجھتے ہو۔ اور جسے تم برا سمجھتے ہو وہ ان کے ہاں بھی برا ہے۔ انہیں قرآن مجید کی تعلیم دیں۔ انہیں عفت آمیز اشعار سکھائیں۔ ان کے سامنے چھی تلی بات کریں۔ بہت زیادہ باتیں سنانا فہم و فراست کو کورا بنا دیتا۔

ہے۔ انہیں میرا خوف دلاتے رہنا اور میری عدم موجودگی میں ان کو سزا دینا۔ تمہیں ان کے لیے ایک ایسے حاذق طبیب کی مانند ہونا چاہیے جو تشخیص سے پہلے مریض کو دو استعمال نہیں کرتا۔ تمہیں میرے کسی عذر پر اعتقاد نہیں کرنا ہوگا کیونکہ میں تمہاری نگرانی پر اعتماد کر چکا ہوں۔ جتنی زیادہ ان پر محنت کرو اسی قدر مجھ سے مطالبہ کرو میں ان شاء اللہ تمہارا وظیفہ بڑھاتا جاؤں گا۔<sup>1</sup>

ابوشامہ شافعی رضی اللہ عنہ نے استاد کی خوبیوں کا خلاصہ بیان کرتے ہوئے کہا ہے:

”اسے اپنی اصلاح سے آغاز کرنا چاہیے کیونکہ بچوں کی نگاہیں اور کان اس پر مرکوز ہوتے ہیں۔ استاد کی نظر میں جو چیز اچھی ہو وہ انہیں بھی اچھی لگتی ہے اور جو چیز اس کی نظر میں بری ہو وہ انہیں بھی بری لگتی ہے۔ دوران نشست میں خاموش رہے۔ اپنا خوف دلا کر ان کی تربیت کرے، زیادہ مار پٹائی نہ کرے۔ ان کے سامنے کسی سے مذاق نہ کرے۔ ان کے سامنے غیبت، جھوٹ اور چغل خوری کی مذمت کرے۔ ان کے اہل خانہ سے زیادہ مطالبہ نہ کرے۔“<sup>2</sup>

امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”بچے کو کاہلی، بے کاری، آرام پسندی اور عیش کو شی سے بچا کر ان کی متضاد سمت پر لگانا چاہیے۔ اسے اس قدر آرام راحت دی جائے جس سے اس کے جسم اور دماغ کی تھکن دور ہو جائے۔ سستی اور بے کاری کا انجام بھی برا

<sup>1</sup> نصیحة الملوك، ماوردی، ص: ۱۷۲۔

<sup>2</sup> التربیة الاسلامیة، ابراہیم، ص: ۱۳۹۔  
For More Visit My website(CH Adnah)

ہوتا ہے اور یہ ندامت آمیز خسارہ کا باعث بھی بنتی ہے، جبکہ محنت اور لگن کا انجام قابل تعریف ہوتا ہے، خواہ اس کا صلہ دنیا میں ملے یا آخرت میں یا دونوں جہانوں میں۔ کوئی شخص جتنا زیادہ مشقت پسند ہوگا، اسی قدر وہ آرام میں ہوگا اور جس قدر کوئی شخص آرام پسند ہوگا اسی قدر وہ تکلیف اور پریشانی میں ہوگا۔ گویا دنیا کی قیادت و سیادت اور آخرت کی خوش بختی اور سعادت تک رسائی محنت و مشقت کا پل پار کرنے کے ذریعے ہو سکتی ہے۔\*

اس مقام پر ہم نے بچوں کے لیے 40 نصیحتیں اکٹھی کی ہیں جو مختلف موقعوں پر انہیں انبیاء علیهم السلام، نبی کریم ﷺ، صحابہ کرام رضی اللہ عنہم، تابعین رضی اللہ عنہم اور سلف صالحین نے کیں اور خصوصاً صائرتیت اولاد کے سلسلہ میں جو اللہ تعالیٰ نے اور نبی کریم ﷺ نے حکیم لقمان کی نصیحتیں اپنے بیٹے کے لیے ذکر کیں ہیں ان کا ذکر کریں گے تاکہ ہمارے بچے اپنے بزرگوں کی نصیحتوں پر عمل کرتے ہوئے معاشرے کے معزز فرد کہلا سکیں اور دنیا و آخرت کی کامیابیوں اور کامرانیوں کو سمیت سکیں۔ آخر میں دعا گو ہوں اپنے بھائی مجیب الرحمن سیاف صاحب کا کہ جنہوں نے اسے ایک نظر پڑھا اور مناسب مقامات پر مفید مشوروں سے نوازا، اللہ تعالیٰ ان کے علم و عمل میں اضافہ فرمائے۔ اور اللہ تعالیٰ مکتبہ اسلامیہ کی تمام ٹیم پر اپنی خصوصی رحمت فرمائے جو ہمہ وقت دین حنیف کی خدمت میں مصروف عمل ہیں۔ لامین

### طالب دعا

محمد عظیم حاصل پوری

جامع مسجد محمدی الحمدیہ وہاڑی روڈ حاصل پور 0301-6191916

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

# انبیاء، صحابہ، علماء اور حکیم لقمان کی بچوں کے لیے

## 40 نصیحتیں

### ① آدم علیہ السلام کی اپنے بیٹے کو نصیحت

سیدنا آدم علیہ السلام کے بیٹوں میں ایک کا نام شیث تھا سیدنا آدم علیہ السلام نے اپنے بیٹے کا نام ”شیث“ اس لیے رکھا تھا کہ ہاتھیل کے قتل کے بعد اللہ تعالیٰ نے نعم البدل کے بطور یہ بیٹا عطا فرمایا تھا، ..... ”شیث“ کا معنی ”اللہ کا دیا ہوا تحفہ“ ہے۔

محمد بن اسحاق رحمۃ اللہ علیہ نے بیان کیا ہے:

”سیدنا آدم علیہ السلام کی وفات کا وقت قریب آیا تو آپ علیہ السلام نے بیٹے ”شیث“ کو وصیت کی کہ رات اور دن کے دورانیے میں اللہ کی عبادت کرے اور آیندہ آنے والے ایک بڑے طوفان کی پیش گوئی بھی کی (یعنی طوفان نوح کی)۔“

کہا جاتا ہے کہ آج جتنے انسان بھی دنیا میں موجود ہیں ان سب کا نسب شیث علیہ السلام تک پہنچتا ہے، آدم علیہ السلام کے دوسرا بیٹوں کی اولاد ختم ہو چکی ہے۔ یعنی آدم علیہ السلام نے اپنے بیٹے کو اللہ تعالیٰ کی عبادت کی نصیحت کی ہے اور ہر نبی کی دعوت بھی حقیقت میں یہی تھی، ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الظَّاغُوتَ ﴾

”اور ہم نے ہر جماعت میں پیغمبر بھیجا کہ اللہ ہی کی عبادت کرو اور بتوں (کی پرستش) سے اجتناب کرو۔“

## ② سیدنا نوح عليه السلام کی اپنے بیٹوں کو نصیحت

سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک دفعہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس بیٹھے تھے کہ ایک دیہاتی آیا، اس نے ایک چوغہ پہن رکھا تھا جس پر ریشم سے بنا بٹن لگا تھا۔ کہنے لگا: تم لوگوں کا ساتھی (محمد صلی اللہ علیہ وسلم) شہسواروں کی اولاد شہسواروں کو (جدی پشتی معزز لوگوں کو) ذلیل کر دینا چاہتا ہے اور گذریوں کی اولاد گذریوں کو بلند کر دینا چاہتا ہے۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا چونہ گریبان سے پکڑ کر فرمایا: ”میں تجھے بے عقولوں کا لباس پہننے ہوئے دیکھ رہا ہوں۔“ پھر فرمایا:

”جب سیدنا نوح عليه السلام کی وفات کا وقت آیا تو انہوں نے اپنے بیٹے سے فرمایا: میں تجھے ایک نصیحت کرتا ہوں، میں تجھے دو کام کرنے کا حکم دیتا ہوں اور دو کاموں سے منع کرتا ہوں۔ میں تجھے لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ اختیار کرنے کا حکم دیتا ہوں۔ اگر ترازو کے ایک پلڑے میں ساتوں آسمان اور ساتوں زمینیں رکھ دی جائیں اور دوسرے پلڑے میں لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رکھا جائے تو لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَالاَپْرَازُ (زیادہ وزنی ہونے کی وجہ سے) جھک جائے گا۔ اگر ساتوں آسمان اور ساتوں زمینیں ایک بند حلقة بن جائیں، تو لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ انہیں جدا جدا کر دے گا۔ اور میں تجھے سبحان اللہ و محمد پڑھنے کا حکم

دیتا ہوں کیونکہ یہ ہر مخلوق کی تسبیح ہے اور اسی کی برکت سے مخلوق کو رزق ملتا ہے اور میں تجھے شرک اور تکبیر سے منع کرتا ہوں۔“

ابن عمر صلی اللہ علیہ وسلم کہتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم! اس شرک سے تو ہم واقف ہیں، لیکن تکبیر کا کیا مطلب ہے؟ کیا یہ بات تکبیر ہے کہ کسی کے جو تے اچھے ہوں، کسی کے تے خوبصورت ہوں؟ فرمایا:  
”نهیں!“

میں نے کہا:

کیا یہ تکبیر ہے کہ کسی کے پاس خلہ (جادروں کا جوڑ) ہوا اور وہ اسے پہن لے؟  
فرمایا: ”نهیں!“

میں نے کہا: کہ کسی کے پاس سواری کے لیے جانور ہو؟  
فرمایا: ”نهیں!“

میں نے کہا: یا یہ ہے کہ کسی کے دوست ہوں جو اس کے پاس بیٹھتے ہوں؟  
فرمایا: ”نهیں!“

میں نے عرض کیا: اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم! پھر تکبیر ہوتا کیا ہے؟

تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تکبیر یہ ہے کہ ”حق کا انکار کرنا اور لوگوں کو حشر جانا۔“ ❶

❸ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بیٹوں کو نصیحت  
ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَوَصَّىٰ بِهَاٰ إِبْرَاهِيمَ بَنِيهِ وَيَعْقُوبَ طَيْبَنَىٰ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمْ

❶ مسند احمد: ۱۷۰/۲، ۶۵۸۳، اسناده صحيح؛ صحيح الترغيب والترهيب، الذكر والدعاء، باب الترغيب في قول لا إله إلا الله وما جاء في فضليها: ۱۵۳۰ صحيح لغيره۔

الَّذِينَ فَلَّا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمُ الْمُسْلِمُونَ ﴿١﴾

”اور ابراہیم نے اپنے بیٹوں کو اسی بات کی وصیت کی اور یعقوب نے بھی (اپنے فرزندوں سے یہی کہا کہ) بیٹا اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے یہی دین پسند فرمایا ہے، مرننا تو مسلمان ہی مرننا۔“

حضرت ابراہیم علیہ السلام اور حضرت یعقوب علیہ السلام نے اپنے بیٹوں کو دین اسلام کی اتباع اور حالت اسلام پر زندگی بسر کرنے کی تلقین فرمائی اور ساتھ یہ بھی فرمایا کی حالت ایمان پر ہی تھیں موت آنی چاہئے کیونکہ خاتمہ بالایمان نہ ہو تو کامیابی ممکن نہیں۔

#### ④ حضرت یعقوب علیہ السلام کی بیٹوں کو نصیحت

۱..... یعقوب علیہ السلام نے جب سنا کہ یوسف علیہ السلام کو خواب آیا ہے کہ اسے گیارہ ستارے، چاند اور سورج سجدہ کر رہے ہیں تو وہ سمجھ گئے کہ اللہ تعالیٰ انہیں نبوت کا تاج پہنانے گا لیکن دوسرے بیٹوں کے حسد و غض سے واقف ہونے کی وجہ سے یوسف علیہ السلام کو نصیحت کی کروہ اپنے بھائیوں کو خواب بیان نہ کریں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿قَالَ يَلْبَثُنَّ لَا تَقْصُصُ رُعْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُ دُولَكَ كَيْدًا طِإِنَّ الشَّيْطَنَ لِلْإِنْسَانِ عَدُوٌ مُّبِينٌ ﴾

”انہوں نے کہا کہ بیٹا! اپنے خواب کا ذکر اپنے بھائیوں سے نہ کرنا، نہیں تو وہ تمہارے حق میں کوئی فریب کی چال چلیں گے۔ کچھ شک نہیں کہ شیطان انسان کا کھلا دشمن ہے۔“

۲..... جب حضرت یعقوب علیہ السلام نے یوسف کے بھائیوں کے ساتھ بنی ایمیں کو

بھیجا تو ایک نصیحت کی، کیوں کی اس کی وجہ بھی اللہ نے خود ہی آگے بیان فرمادی ہے۔  
ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَقَالَ يَيْنَىٰ لَا تَدْخُلُوا مِنْ بَأْپٍ وَّاَخِدٍ وَّاَدْخُلُوا مِنْ آبُوَابٍ مُتَفَرِّقَةً طَ وَمَا اغْنَىٰ عَنْكُمْ مِنَ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ طِ إِنَّ الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ طِ عَلَيْهِ تَوْكِلْتُ حَ وَعَلَيْهِ فَلَيْتَ كُلَّ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴿١٦﴾ وَلَمَّا دَخَلُوا مِنْ حَيْثُ أَمْرَهُمْ آبُوهُمْ طَ مَا كَانَ يُغْنِي عَنْهُمْ مِنَ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسٍ يَعْقُوبَ قَضَاهَا طَ وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمٍ لِمَا عَلِمَنَهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿١٧﴾﴾

”اور کہا کہ اے میرے بیٹو! ایک ہی دروازے میں سے داخل نہ ہونا بلکہ جدا جدا دروازوں سے داخل ہونا اور میں اللہ کی تقدیر تو تم سے روک نہیں سکتا (بیشک) حکم اُسی کا ہے میں اُسی پر بھروسار کھتا ہوں اور اہل توکل کو اُسی پر بھروسار کھنا چاہیے اور جب وہ ان ان مقامات سے داخل ہوئے جہاں جہاں سے (داخل ہونے کیلئے) باپ نے ان سے کہا تھا تو وہ تدبیر اللہ کے حکم کو ذرا بھی ٹال نہیں سکتی تھی ہاں وہ یعقوب کے دل کی خواہش تھی جو انہوں نے پوری کی تھی اور بیشک وہ صاحب علم تھے کیونکہ ہم نے ان کو علم سکھایا تھا لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔“

اور مزید یہ بھی فرمایا:

﴿يَيْنَىٰ اذْهَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِنْ يُوسُفَ وَآخِيهِ وَلَا تَأْتَسُوا مِنْ رَوْجِ اللَّهِ طِ إِنَّهُ لَا يَأْيُسُ مِنْ رَوْجِ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكُفَّارُونَ ﴿١٨﴾﴾

”اے میرے بیٹو! (یوں کرو کہ ایک دفعہ پھر) جاؤ، یوسف اور اُس کے بھائی کو تلاش کرو اور اللہ کی رحمت سے ناممید نہ ہو، اس لیے اللہ کی رحمت سے بے ایمان لوگ ہی ناممید ہو اکرتے ہیں۔“

اللہ تعالیٰ کی رحمت بہت وسیع ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:  
 ”اگر کافر کو اللہ کی وسیع رحمت کا عالم ہو جائے تو وہ جنت سے ما یوں نہ ہو اس طرح اگر مومن کو اللہ کے بڑے عذاب کا عالم ہو جائے تو وہ جہنم سے بے خوف نہ ہو۔“ \*

۳..... حضرت یعقوب علیہ السلام نے اپنی وفات کے وقت اپنی اولاد کو اللہ کی توحید اور اللہ کی اطاعت و فرمانبرداری کی نصیحت فرمائی جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:  
 ﴿أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِيَنْزِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي طَّالُوا نَعْبُدُ إِلَهَكُمْ وَإِلَهُنَا إِلَهُنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِلَهًا وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ ﴿۱﴾  
 ”بھلا جس وقت یعقوب وفات پانے لگے تو تم اس وقت موجود تھے جب انہوں نے اپنے بیٹوں سے پوچھا کہ میرے بعد تم کس کی عبادت کرو گے؟ انہوں نے کہا کہ آپ کے معبود اور آپ کے دادا ابراہیم اور اسماعیل اور اسحاق علیہم السلام کے معبود کی عبادت کریں گے جو معبود یکتا ہے اور ہم اسی کے حکم بردار ہیں۔“

\* صحیح بخاری، الرفق، باب الرجاء مع الخوف: ٦٤٦٩۔

- ۱۳۳ / البقرة: \*

## ⑤ نبی ﷺ کی سیدنا عمر بن ابی سلمہ رضی اللہ عنہ کو نصیحت

سیدنا عمر بن ابی سلمہ رضی اللہ عنہ مخزوں نے تھے صحابی ہیں، یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ربیب یعنی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی زوجہ مطہرہ سیدہ ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے بیٹے ہیں جو ان کے سابقہ شوہر سیدنا ابو سلمہ رضی اللہ عنہ سے پیدا ہوئے۔ سیدنا عمر بن ابی سلمہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

كُنْتُ غُلَامًا فِي حِجْرِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكَانَتْ يَدِيْ تَطِيشُ فِي الصَّحْفَةِ فَقَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ! .

”میں چھوٹا بچہ تھا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی پروش میں تھا اور میرا ہاتھ برتن کے اندر گھومتا تھا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے فرمایا:

(إِنَّا غَلَامًا أَسْمَى اللَّهُ وَكُلُّ بَيْتِيْنِكَ وَكُلُّ مِنَّا يَلِينِكَ) ﴿١﴾

”اے بچے! اللہ کا نام پڑھ کر کھاؤ، دائیں ہاتھ سے کھاؤ اور اپنے آگے سے کھاؤ۔“

ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

(إِنَّا بُنَيَّ سَجَدَ اللَّهُ وَكُلُّ بَيْتِيْنِكَ وَكُلُّ مِنَّا يَلِينِكَ) ﴿٢﴾

”اے میرے بیٹے! اسم اللہ پڑھ کر کھاؤ، اور اپنے دائیں ہاتھ سے کھاؤ اور اپنے سامنے سے کھاؤ۔“

یعنی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ربیب عمر بن ابی سلمہ رضی اللہ عنہ کو کھانے کے وقت اسم اللہ پڑھنے، دائیں ہاتھ سے کھانے اور سامنے سے کھانے کا حکم دیا۔ یاد رہے اگر کھانا ایک قسم کا ہو تو صرف اپنے سامنے سے کھانا کھانا چاہئے لیکن اگر کھانا قسم قسم کا ہو تو پھر

﴿١﴾ بخاری، الاطعمة: ۵۳۷۶؛ مسلم: ۳۷۶۸۔

﴿٢﴾ تحریج الكلم الطیب: ۱۸۲ صفحہ

چاروں جانب سے کھایا جاسکتا ہے۔

## ⑥ نبی ﷺ کی سیدنا عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کو نصیحت

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما آپ ﷺ کے چچا زاد بھائی ہیں، ان کا بچپن بھی نبی کریم ﷺ کے ساتھ گزرا، ایک دن آپ ﷺ سے صحبت یا ب ہوتے ہوئے سواری پر بیٹھے۔ اس دوران میں آپ ﷺ نے انہیں براہ راست اور سہل و مختصر انداز میں ان کی عمر اور استعداد کے مطابق چند باتوں کی تعلیم دی۔ ان باتوں میں عظیم معانی پہنچا ہیں اور بچے کے لیے انہیں سمجھنا انتہائی آسان ہے، آپ ﷺ نے فرمایا:

((يَا غَلَامُ إِنِّي أَعْلَمُ كَلِمَاتٍ إِحْفَاظُ اللَّهَ يَحْفَظُكَ إِحْفَاظُ اللَّهِ  
تَجِدُهُ تُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللَّهَ وَإِذَا اسْتَعْنَتَ فَاسْتَعِنْ  
بِاللَّهِ، إِعْلَمُ أَنَّ الْأُمَّةَ لَوْاجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ  
يَنْفَعُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ لَكَ وَلَوْاجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ  
يَضْرُبُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضْرُبُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ لَكَ رُفِعَتِ  
الْأَقْلَامُ وَ جَفَّتِ الصُّحْفُ))

”اے بیٹا! میں تمہیں کچھ بتیں سکھائے دیتا ہوں: تم اللہ کی شریعت کی پابندی کرو وہ تمہاری حفاظت کرے گا۔ تم اس کی شریعت کی پابندی کرو گے تو اس کو ہمیشہ اپنے سامنے پاؤ گے، یاد رکھ۔! تم جب بھی کوئی سوال کرنا تو اللہ ہی سے کرنا، کبھی مدد کی ضرورت ہو تو اسی سے مالگنا، اور یاد رکھو کہ اگر ساری کائنات بھی تمہیں کوئی نفع دینا چاہے تو نہیں دے سکتی صرف تمہیں وہی ملے گا جو تیرے لیے اللہ نے لکھا ہوا ہے اور اگر ساری کائنات بھی

تمہیں کوئی نقصان دینا چاہے تو نہیں دے سکتی صرف تمہیں وہی ملے گا جو تمہارے لیے اللہ نے لکھا ہوا ہے، یاد رکھو! قلمیں اٹھا لیں گئیں ہیں اور صحیخ خشک ہو چکے ہیں۔“

حدیث میں چند چیزوں کی نصیحت کی گئی ہے:

۱.....اللہ کی شریعت کی پابندی کرو

۲.....اللہ ہی سے سوال کرو

۳.....اسی سے ہی مدد مانگو

۴.....نفع و نقصان کا مالک صرف اللہ ہے۔

علاوہ ازیں معلوم ہوا کہ آپ ﷺ نے بچے کو نصیحت بھی کی اور اپنی حدیث یاد کرنے کی بھی تلقین فرمائی نیز ہمارے اسلاف قرآن مجید کے ساتھ ساتھ حدیث نبوی بھی اپنے بچوں کو سکھایا کرتے تھے کیونکہ وہ دونوں مصدر بچے کی علمی تعمیر کے بنیادی رکن ہیں۔ امام بخاری رضی اللہ عنہ کا بیان ہے:

”میں ابھی طفیل مکتب ہی تھا کہ مجھے حفظِ حدیث کا شوق پیدا ہو گیا۔“ جب ان سے پوچھا گیا کہ اس وقت آپ کی عمر کتنی تھی تو انہوں نے بتایا کہ ”دوس سال یا اس سے بھی کم۔“ \*

امام بخاری رضی اللہ عنہ کے بچپن کا واقعہ حاشرد بن اسماعیل بیان کرتے ہیں کہ امام بخاری رضی اللہ عنہ ہمارے ساتھ حدیث حاصل کرنے کے لیے مشائخ بصرہ کے پاس آتے جاتے تھے درآں حالیکے وہ ابھی بچے تھے سولہ دن گزر گئے امام بخاری کے ساتھی لکھتے تھے لیکن امام بخاری رضی اللہ عنہ نہیں لکھتے تھے تو امام بخاری رضی اللہ عنہ کے ساتھیوں نے آپ

کو ملامت کی کہ تم لکھنے نہیں تو پڑھنے کا کیا فائدہ۔۔۔؟ تو امام بخاری رضی اللہ عنہ نے فرمایا: کہ اپنی کاپیاں لاو۔ ہم نے وہ کاپیاں نکالیں، تو ان میں پندرہ ہزار سے زیادہ احادیث تھیں امام بخاری رضی اللہ عنہ نے وہ سب کی سب زبانی پڑھ دیں یہاں تک کہ ہم امام بخاری کے حافظ سے اپنی کاپیوں کی تصحیح کرتے تھے۔ ①

امام شافعی رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے سات سال کی عمر میں قرآن مجید حفظ کر لیا تھا اور دس سال کی عمر میں مؤطراً امام مالک مجھے زبانی یادھی۔ ②

جناب سہل بن عبد اللہ تستری رضی اللہ عنہ کا بیان کہ میں نے چھ یا سات سال کی عمر میں مکتب جا کر اساتذہ سے قرآن مجید پڑھا اور اسے حفظ بھی کر لیا تھا۔ ③

## ⑦ نبی صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖۤ وَسَلَّمَ کے سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کو نصیحت

عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کا بچپن نبی کریم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖۤ وَسَلَّمَ کے ساتھ گزر آپ ہر معاملے میں رسول اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖۤ وَسَلَّمَ کی مکمل پیروی کرتے، جس جس مقام پر رسول اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖۤ وَسَلَّمَ سے نماز ادا کرنا ثابت ہوتا وہیں نماز ادا کرتے، جہاں آپ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖۤ وَسَلَّمَ نے کھڑے ہو کر دعا کی وہیں کھڑے ہو کر دعا کرتے، جہاں آپ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖۤ وَسَلَّمَ نے بیٹھ کر دعا کی وہیں بیٹھ کر دعا کرتے۔ بلکہ انہیں یہاں تک یاد تھا کہ رسول اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖۤ وَسَلَّمَ جب کہ تشریف لائے تو آپ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖۤ وَسَلَّمَ کی اونٹی نے بیٹھنے سے قبل دو چکر لگائے تھے۔ اور نبی اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖۤ وَسَلَّمَ اونٹی سے اتر کر دور کعت نماز ادا کی تھی۔ آپ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖۤ وَسَلَّمَ جب بھی مکہ آتے۔ اپنی اونٹی کو عمداً دو چکر لگوائے اور پھر اتر کر دور کعت نماز ادا کرتے۔ آپ نے تبعیع رسول کا لقب پایا۔

1 مقدمہ فتح الباری، ص: ۴۷۸۔ 2 طبقات الحفاظ للسيوطی، ص: ۱۵۴۔

3 احیاء العلوم، غزالی: ۳/۷۲۔

آپ ﷺ نے انہیں راستے سے گزرتے ہوئے دیکھا کہ ان کی شلوار (تہبند) لٹک رہی تھی تو آپ نے فرمایا:

((يَا عَبْدَ اللَّهِ - إِذْ فَعْ إِذْ أَرَقَ)) \*

”اے عبد اللہ۔ اپنی شلوار (خُننوں سے) اوپھی کر،“

⑧ نبی ﷺ کے سیدنا علیؑ کو نصیحت

سیدنا علیؑ آپ ﷺ کے حقیقی پچازاد بھائی ہیں، بچوں میں سب سے پہلے جس نے اسلام قبول کیا وہ جناب علیؑ ہیں آپ نے اپنی شادی کے بعد انہیں اپنی کفایت میں لے لیا تھا پھر آپ ﷺ نے انہیں اپنے گھر کا داماد بنالیا تھا، حضرت علیؑ کا بیان ہے کہ مجھ سے رسول اللہ ﷺ نے ایک دفعہ فرمایا:

((يَا عَلَيْهِ لَا تُتْبِعِ النَّظَرَةَ النَّظَرَةَ فَإِنَّهَا لَكَ الْأُولَى وَلَيْسَتْ لَكَ الْآخِرَةَ)) \*

”اے علی! ایک بار نظر پڑ جانے کے بعد دوسری بار مت دیکھو کیونکہ تمہارے لئے پہلی نظر معاف ہے دوسری نہیں۔“

یعنی آپ ﷺ نے حضرت علیؑ کو غیر محروم کو دیکھنے سے منع فرمایا نیز اس حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ راہ چلتے اچانک کسی نامحرم پر نظر پڑ جائے تو دوسری بار اس کی طرف دیکھنا روانہ نہیں چ جائیکہ لگا کر دیکھتا ہے۔ پہلی بار اچانک نظر پڑ جائے بھی تو فوراً نگاہ پھیر لینی چاہیے یوں نہیں کہ انسان خواہش نفس کا شکار ہو کر رہ جائے۔

\* صحیح الجامع الصغیر: ۹۲۱۔

\* ترمذی، الأدب، باب ما جاء في نظرية الفحشاء، ۲۶۷۴، رقم: ۲۲۹۷۴۔

حضرت جریر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

سَالْتُ رَسُولَ اللَّهِ مَلِئَتْكُمْ عَنْ نَظَرِ الْفُجَاهَةِ۔

”میں نے رسول اللہ ﷺ سے اچانک نظر پڑ جانے کے بارے میں سوال کیا“

فَقَالَ: ((إِاصْرِفْ بَصَرَكَ)) ①

”تو آپ ﷺ نے فرمایا: اپنی نظر پھیرلو۔“

اس لئے چاہیے کہ جب کبھی نظر اچانک کسی غیر محرم پر پڑ جائے تو اس کی طرف سے فی الفور نگاہ پھیر لی جائے، پہلی نظر تو معاف ہے اس کے بعد لذت نظر کیلئے دیکھنا یہ حرکت گناہ اور قابل گرفت ہے۔

⑨ نبی ﷺ کی سیدنا انس رضی اللہ عنہ کو نصیحت

جب آپ ﷺ نے مدینہ بھرت کی توبہ چھوٹے بچ تھے ان کی والدہ ام سلیم رضی اللہ عنہا نبی کریم ﷺ کے پاس نہیں لے کر آئیں اور انہیں اللہ کے رسول ﷺ کا خادم بنا دیا، اس وقت ان کی عمر دس سال تھی دس سال انہوں نے آپ کی خدمت کی جب آپ اس دنیا سے رخصت ہوئے تو اس وقت ان کی عمر بیس سال تھی، نبی ﷺ انہیں اپنا خادم ہی نہیں بلکہ اپنا بیٹا کہا کرتے تھے آپ ﷺ نے آواز دنی ہوتی تو فرماتے: یَا بُنْيَّ إِذَا دَخَلْتَ عَلَى أَهْلِكَ فَسَلِّمْ يَكُونُ بَرَكَةً عَلَيْكَ وَعَلَى جیسا کہ حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھے فرمایا:

(يَا بُنْيَّ إِذَا دَخَلْتَ عَلَى أَهْلِكَ فَسَلِّمْ يَكُونُ بَرَكَةً عَلَيْكَ وَعَلَى

## اہل بیتِ نبی ﷺ

”اے میرے بیٹے! جب تو اپنے گھر میں داخل ہو تو اہل خانہ کو سلام کیا کر وہ سلام تیرے اور تیرے گھروالوں کے لیے خیر و برکت کا سبب ہوگا۔“

یعنی رسول اللہ ﷺ نے حضرت انس رضی اللہ عنہ کو گھر میں داخلے کے آداب سیکھائے اور ساتھ ساتھ اس کے فوائد بھی شمار فرمائے جیسا کہ آپ ﷺ نے ایک صحابی کو ایسے ہی آداب سیکھاتے ہوئے فرمایا، حضرت کلدہ بن حنبل رضی اللہ عنہ کہتے ہیں:

”صفوان بن امیہ رضی اللہ عنہ نے میرے ہاتھ رسول اکرم ﷺ کے لیے دودھ، ہرن کا بچہ اور گلزاری بھیجی اور اس وقت رسول اکرم ﷺ مکہ کے بالائی کنارہ پر جس کو معلیٰ کہتے ہیں، قیام پذیر تھے، کلدہ کہتے ہیں کہ میں آپ کی خدمت میں یونہی چلا گیا تو میں نے آپ کی قیام گاہ میں داخل ہونے سے پہلے سلام کیا اور نہ اندر آنے کی اجازت چاہی، چنانچہ نبی ﷺ نے مجھ سے فرمایا ”واپس جاؤ، یعنی یہاں سے نکل کر دروازہ پر جاؤ اور وہاں کھڑے ہو کر کہو السلام علیکم، کیا میں اندر آ سکتا ہوں؟“

## ⑩ سیدہ ام سلیم رضی اللہ عنہا کی بیٹے کو نصیحت

سیدہ ام سلیم رضی اللہ عنہا کی پوری کوشش ہوتی کہ اس کا بیٹا وہی کام کرے جس سے نبی کریم ﷺ خوش ہوں اور جو کام آپ ﷺ کی ناراضی کا باعث بنے اس سے دور رہے۔ سیدنا ثابت سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ میں بچوں کے ساتھ کھیل رہا تھا، نبی کریم ﷺ نے ہمیں سلام کہا اور مجھے ایک کام کیلئے بھیجا۔ میں اپنی

صحیح ترغیب والترہیب: ۱۶۰۸؛ تخریج الكلم الطیب: ۶۳ حسن صحیح۔

ابو داود، الأدب بباب کفایۃ الاستذان: ۱۷۶؛ بحمد: ۱۵۰۳؛ الصحیحة: ۸۱۸، ۸۱۹۔

والدہ کے پاس تاخیر سے پہنچا تو اس نے مجھ سے پوچھا:  
”آج آتی تاخیر کیوں ہوئی؟“

میں نے کہا:

”مجھے رسول اللہ ﷺ نے کسی کام پر بھیجا تھا اس لیے تاخیر ہو گئی۔“

میری امی نے پوچھا: ”کیا کام تھا؟“

میں نے کہا: ”امی جان! یہ ایک راز کی بات ہے۔“

میری والدہ نے مجھ سے کہا:

”بیٹا! رسول اللہ ﷺ کا راز کسی کو نہ بتانا۔“

سیدنا انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”اے ثابت! اگر میں نے کسی کو رسول اللہ ﷺ کا راز بتانا ہوتا تو تجھے بتاتا۔“

## ⑪ سیدنا معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ کی اپنے بیٹے کو نصیحت

سیدنا معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہیں:

یا بنی إذا صلیت فصل صلاة موعد لا تظن أنك تعود  
إليها أبداً، واعلم يا بنى أن المؤمن يموت بين  
حسنتين، حسنة قدمها وحسنة آخرها۔

”اے بیٹا! ہر نماز الوداعی سمجھ کر پڑھنا اور نماز پڑھتے ہوئے یہ ذہن میں  
رکھنا کہ تجھے دوبارہ نماز کا موقع نہ مل سکے گا۔ اے میرے بیٹے! خوب  
ذہن نشین کر لے کہ مومن دو بھلائیوں کے درمیان ہوتا ہے اور دنیا فانی

سے کوچ کر جاتا ہے۔ ایک بھلائی جو اس نے آگے بھیج دی اور دوسرا جس کو اس نے مؤخر کر دیا۔“

اگر ہم میں سے ہر کوئی اپنی نماز کے بارے میں اس منہج پر چلنا شروع کر دے اور اس کی حقیقت کو سمجھ لے تو پھر نماز ایسے ادا کرے جیسے کہ مطلوب و مقصود ہے۔ امام ابو بکر الغزی رضی اللہ عنہ نماز کی قدر و منزلت پر درس دیتے ہوئے وصیت فرماتے ہیں:

”جب آپ ارادہ کریں کہ آپ کی نماز آپ کو نفع دے تو اپنے نفس کو مخاطب کر کے کہہ اس کے بعد میں کوئی اور نماز نہ پڑھ سکوں گا۔“ ①

اگر ہم سب اس انداز میں نماز کی ادائیگی شروع کر دیں تو ہمارے احوال بدل جائیں اور معاملات درست ہو جائیں اور ہماری نمازیں بالکل صحیح ہو جائیں چنانچہ صحیح معنوں میں نماز کی ادائیگی انسان کو دنیا سے بے رغبتی اور آخرت کا شوق دلاتی ہے اور یہی وہ پہلی چیز ہے جس کے بارے میں قبر میں سوال ہوگا۔ سفیان ثوری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”اگر آپ منصور بن معتمر کو دیکھ لیں کہ وہ نماز کیسے پڑھتے ہیں تو آپ سمجھیں گے کہ یہ ابھی مر جائیں گے۔“ ②

عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”جب تک آپ نماز کی حالت میں ہیں آپ شہنشاہ کا دروازہ کھٹکھٹا رہے ہیں اور جو شہنشاہ کا دروازہ کھٹکھٹا رہتا ہے اس کے لیے دروازہ کھول دیا جاتا ہے۔“ ③

1 جامع العلوم والحكم: ۴۶۶۔ 2 صفة الصفوة: ۳/۱۱۴۔

3 صفة الصفوة: ۱/۱۵۰۔ For More Visit My website(CH Adnan)

## ⑫ سیدنا ابو درداء رضي الله عنه کی اپنے بیٹے کو فصیحت

ابن ابی درداء رضي الله عنه کہتے ہیں کہ مجھے میرے والد محترم نے فصیحت کی کہ:  
 یا بُنَىٰ لِيَكُنَ الْمَسْجِدُ بَيْتَكَ فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: ((الْمَسَاجِدُ بُيُوتُ اللَّهِ، وَقَدْ ضَمِنَ اللَّهُ لِمَنْ كَانَتِ الْمَسَاجِدُ بَيْتَهُ بِالرَّزْفِ وَالرَّاحَةِ، وَالْجَوَازِ عَلَى الصَّرَاطِ إِلَى الْجَنَّةِ)) ﴿١﴾

اے میرے بیٹے! مسجد کو اپنا گھر بنالے کیونکہ میں نے رسول اللہ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سے سنا ہے آپ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نے فرمایا تھا: ”مساجد اللہ تعالیٰ کے گھر ہیں۔ یقیناً اللہ تعالیٰ اس کے سکون و راحت کا ضامن ہے جس نے مساجد کو اپنا گھر بننا لیا۔ (یعنی اکثر وقت مسجدوں میں گزارتا ہے) اور پل (صراط) سے گزر کر جنت میں جانے کے لیے اللہ آسانی فرمائے گا۔“

## ⑬ سليمان رضي الله عنه کی اپنے بیٹے کو فصیحت

معتمر بن سليمان رضي الله عنه کہتے ہیں کہ میں کوفہ میں تھا تو میرے والد محترم نے مجھے خط لکھا کہ:

یا بُنَىٰ، اشْتَرِ الصُّحْفَ وَاكْتُبِ الْعِلْمَ، فَإِنَّ الْمَالَ يَقْنَى  
وَالْعِلْمَ يَبْقَى۔ ﴿٢﴾

”اے میرے بیٹے! کتابوں کو خریدا کر اور علم کی باتوں کو نوٹ کر لیا کر،  
کیونکہ مال تو ختم ہو جائے گا لیکن علم ہمیشہ باقی رہے گا۔“

﴿١﴾ البیهقی فی شعب الایمان: ۲۶۸۸ استادہ لا بأس به۔

﴿٢﴾ البیهقی فی شعب الایمان: ۱۶۰۱ رجالہ نقاش۔

**۱۴) سلیمان بن داود رضی اللہ عنہ نے اپنے بیٹے کو نصیحت**

یحییٰ بن ابی کثیر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ سلیمان بن داود رضی اللہ عنہ نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے کہا:

يَا بُنَىٰ، إِيَّاكَ وَالْمِرَاءِ، فَإِنَّ نَفْعَهُ قَلِيلٌ، وَهُوَ يُهِيجُ الْعَدَاوَةَ  
بَيْنَ الْأَخْوَانِ۔

”اے میرے بیٹے! جگڑے سے نج، کیونکہ اس کا فائدہ تھوڑا ہوتا ہے مگر یہ بھائیوں کے درمیان دشمنی کو پیدا کر دیتا ہے۔“

**۱۵) امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی بچوں کے متعلق نصیحت**

امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”بچے کو اس بات کا عادی بنایا جائے کہ وہ کسی کی نشست گاہ کے پاس نہ ٹھوکے، نہ بلغم پھینکے اور جماں لیتے ہوئے منہ پر ہاتھ رکھے۔ کسی کی طرف پیٹھ کر کے نہ بیٹھے اور نہ ہی پاؤں پر پاؤں رکھے۔ اپنے ہاتھ کو ٹھوڑی کے نیچے رکھ کر اور سر کو کلائی کو سہارا دے کرنے بیٹھے کیونکہ یہ سستی کی علامت ہے۔ اسے بیٹھنے کا طریقہ سکھائے، اسے زیادہ باتیں کرنے سے منع کرے اور اسے یہ بتائے کہ زیادہ باتیں کرنا بری حرکت اور کمینوں کا کام ہے۔ قسم اٹھانے سے تو بالکل ہی روک دیا جائے خواہ وہ سچی ہو یا جھوٹی، مبادا اسے بچپن سے قسم کھانے کی عادت پڑ جائے۔ اسے بات کرنے میں پہل کرنے سے روکا جائے اور اسے یہ عادت ڈالی جائے کہ وہ صرف دوسرا کی بات کا جواب

دے اور وہ بھی بقدر ضرورت۔ اگر عمر میں بڑا شخص بات کر رہا ہو تو اسے غور سے نے اور اپنے سے زیادہ مرتبے والے شخص کی آمد پر احتراماً کھڑا ہو۔ اسے کھلی جگہ دے اور اس کے سامنے ہو کر بیٹھ جائے۔ بچے کو لفڑاورنخش کلامی سے بھی روکا جائے۔ لعن طعن اور سب و شتم سے بھی منع کیا جائے کیونکہ برے ہم نشینوں کی یہ عادت اس میں سراستیت کر جائے گی۔ بچوں کی تربیت کا بنیادی اصول ہی یہ ہے کہ انہیں برے دوستوں سے بچایا جائے۔“

Book is Uploaded  
By CH Adnan

# حکیم لقمان کی اپنے بیٹے کو چند نصیحتیں

## حکیم لقمان کا مختصر تعارف

ان کا مکمل نام لقمان بن باعوراء بن ناحور بن تارخ بعض نے لقمان بن عنقاء بن سروں کہا ہے۔ سعید بن مسیب رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ لقمان مصر کے سیاہ فام جیشیوں میں سے تھے۔ ان کے ہونٹ موٹے موٹے تھے، اللہ تعالیٰ نے ان کو حکمت و دانائی عطا کی تھی مگر نبوت نہیں جیسا کہ باری تعالیٰ نے خود ارشاد فرمایا ہے:

﴿وَلَقَدْ أَتَيْنَا لُقْمَانَ الْحِكْمَةَ﴾

”اس میں کوئی شک نہیں کہ ہم نے لقمان کو دانائی عطا کی تھی۔“

یعنی یہ نبی نہیں بلکہ ایک نیک اور موحد آدمی تھے اور درزی کا کام کرتے تھے۔

اللہ ان پر رحمت فرمائے۔ آمین

انہیں علم و معرفت اور راست بازی جیسے انعامات سے نواز اگیا تھا۔ ان کے بہت زیادہ حکیمانہ مقولے زبان زد عام و خاص ہیں۔

حضرت مجاہد رضی اللہ عنہ کے بقول حکیم لقمان ایک جبشی نلام تھے۔ ان کے ہونٹ موٹے اور پاؤں پھٹے ہوئے تھے۔ ایک دفعہ مجلس لگائے بیٹھے تھے کہ ایک آدمی آیا اور کہنے لگا: کیا تو وہی شخص نہیں ہے جو فلاں فلاں جگہ پر بکریاں چرایا کرتا تھا۔ انھوں نے کہا: ہاں۔ اس نے پوچھا: پھر تم اس مقام پر کیسے فائز ہو گئے؟ انھوں نے کہا کہ مج

۔ ۳۱ / لقمان:

۲ نقشیر ابن کثیر: ۴۸۶/۳ و تفسیر ابن ابی حاتم، رقم الحدیث: ۱۷۵۳۰ -

For More Visit My website (CH Adnan)

بولنے اور فضول کا مول سے اجتناب نے مجھے اس مرتبے پر پہنچایا ہے۔

حضرت خالد بن ربعی رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ بیان کرتے ہیں کہ حکیم لقمان ایک جبشی غلام اور بڑھی تھے۔ ان کے مالک نے ان سے کہا: ہمیں یہ بکری ذبح کر دو۔ انہوں نے اس کو ذبح کر دیا۔ پھر وہ کہنے لگا کہ: اس میں سے دو بہترین حصے نکال کر دو۔ انہوں نے اس کی زبان اور دل نکال کر پیش کر دیے۔ کچھ دیر گزری تو مالک نے کہا: اس دوسری بکری کو بھی ذبح کر دو۔ انہوں نے اسے بھی ذبح کر دیا تو مالک نے کہا: اس کے دو بدترین حصے نکال کر دو۔ انہوں نے اس کی بھی زبان اور دل نکال کر پیش کر دیے۔ ان کے مالک نے کہا: میں نے تمہیں کہا تھا اس کے دو بہترین حصے نکال کر دو تم نے دل اور زبان کو نکال کر سامنے کیا، اب میں نے کہا اس کے دو بدترین حصے نکال کر پیش کرو تب بھی تم نے زبان اور دل کو نکال کر پیش کر دیا ہے۔ اس کی کیا وجہ ہے؟ حکیم لقمان نے جواب میں کہا: اگر یہ حصے سنور جائیں تو ان سے بہترین حصہ کوئی نہیں ہے، اگر یہ خراب ہو جائیں تو ان سے بدترین حصہ کوئی نہیں ہے۔

امام قرطبی رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ کے بقول وہ حضرت ایوب علیہ السلام کے بھانجے تھے اور ان کے خالہ زاد بھائی بھی۔ ایک دفعہ انہوں نے ایک آدمی کی طرف گہری نظر سے دیکھتے ہوئے مشاہدہ کیا تو کہنے لگے: اگر تمہیں میرے دمومٹے موٹے ہونٹ دکھائی دے رہے ہیں تو یاد رکھو ان سے رقت آمیز کلام صادر ہوتا ہے اور اگر تم مجھے سیاہ فام ہونے کی وجہ سے دیکھ رہے ہو تو سن لو کہ میرا دل بالکل سفید ہے۔

### حکیم لقمان کے بیٹے کا تعارف

حکیم لقمان کے بیٹے کے نام میں مختلف اقوال ہیں۔ اس کا نام شکم یا نعم یا بابان

تھا۔ حکیم لقمان کی بیوی اور بیٹا پہلے مشرک تھے لیکن حکیم لقمان کی تبلیغ کے نتیجے میں وہ دونوں موحد یعنی توحید پرست بن گئے تھے۔ \*

⑯ اے بیٹا شرک مت کرنا

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لِابْنِهِ وَهُوَ يَعْظُمُهُ يَلْبُسْنَى لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ  
الشَّرِكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾ ⑯

”جب لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے کہا: اے میرے بیارے بیٹے! اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک نہ کرنا۔ یقیناً شرک بہت بڑا ظلم ہے۔“

اس مقام پر حکیم لقمان اپنے بیٹے کو خصوصی نصیحت کر رہے ہیں، چونکہ وہ انہیں دنیا بھر سے محبوب تھے اور یہ اس پر دنیا بھر سے زیادہ مشفق ہیں لہذا انہوں نے اسے اپنے علم میں سے سب سے عمدہ باتیں بتائیں۔ اسے سب سے پہلی نصیحت یہ کی ہے کہ وہ صرف اس اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے، اس کے ساتھ کسی کوشش کی نہ بنائے پھر اسے شرک سے ڈراتے ہوئے کہا ”یقیناً شرک سب سے بڑا ظلم ہے۔“

امام بخاری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ جب یہ آیت نازل ہوئی:

﴿أَلَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ﴾ \*

”جو لوگ ایمان دار ہو گئے اور انہوں نے اپنے ایمان کو ظلم سے ملوث نہ کیا۔“

تو ہم نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کیا: یا رسول اللہ ﷺ! ہم میں سے کون سا شخص ہے جس نے اپنے اوپر ظلم نہ کیا ہو؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ”بات ایسے نہیں ہے جیسے تم کہہ رہے ہو۔ کیا تم نے حکیم اقمان کی اپنے بیٹے کو نصیحت نہیں سنی۔“

﴿يَبْنَىٰ لَا تُشْرِكُ بِاللّٰهِ إِنَّ الشّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾ ①

”اے میرے پیارے بیٹے! اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک نہ کرنا یقیناً شرک سب سے بڑا ظلم ہے۔“

یہاں ”شرک“ کو ”ظلم“ سے تعبیر کیا گیا ہے۔ ایمان کو ”ظلم“ سے ملانے کا مطلب یہ ہے کہ اسے شرک سے ملوث نہ کیا ہو۔ شرک ناقابل معافی جرم ہے اللہ تعالیٰ کافرمان ہے:

﴿إِنَّ اللّٰهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَ يَغْفِرُ مَا دُونَ ذٰلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾

﴿وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللّٰهِ فَقَدِ افْتَرَى إِشْمًا عَظِيمًا﴾ ②

”اللہ بس شرک ہی کو معاف نہیں کرتا۔ اس کے علاوہ دوسرے جس قدر گناہ ہیں وہ جس کے لیے چاہتا ہے معاف کر دیتا ہے۔ اللہ کے ساتھ جس نے کسی اور کوشش یک ٹھہرایا اس نے تو بہت ہی بڑا جھوٹ گھڑا اور بڑے سخت گناہ کی بات کی۔“

شرک کتنا بڑا گناہ ہے اس کا ترمذی شریف کی حدیث قدی سے اندازہ لگائیں،

اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَاكُمْ لَقِيتَنِي

**لَا تُشْرِكُ بِي شَيْئًا لَا تَيْنِتَكَ بِقُرْأَءِهَا مَغْفِرَةً۔**

”اے آدم کے بیٹے! اگر تم میرے پاس زمین بھراوے کے برابر گناہ کر کے آؤ اور اس حال میں ملوکتم نے شرک نہ کیا ہو تو میں تجوہ پر زمین کے بھراوے کے برابر مغفرت کر دوں گا“۔

**۱۷ مال باب کے ساتھ اچھا سلوک کرنا مگر۔۔۔**

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَوَصَّيْنَا إِلِّا نَسَانَ بِوَالدِيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهُنَّا عَلَىٰ وَهُنْ وَفِصْلُهُ فِي عَامِيْنِ أَنِ اشْكُرْ لِي وَلِوَالدِيْكَ طَإِيْ الْبَصِيرُ ۝ وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَنْ تُشْرِكَ بِيْ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفُهُمَا وَ اتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِيْ ۝ ثُمَّ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأُنْتُمْ كُلُّكُمْ بِهَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۝﴾

”اور ہم نے انسان کو جسے اس کی ماں تکلیف پر تکلیف سہہ کر پیٹ میں اٹھائے رکھتی ہے (پھر اس کو دودھ پلاتی ہے) اور دو برس میں اس کا دودھ چھڑانا ہوتا ہے (اپنے نیز) اس کے ماں باب کے ساتھ میں تاکید کی ہے کہ میرا بھی شکر کرتا رہ اور اپنے ماں باب کا بھی (کہ تم کو) میری ہی طرف لوٹ کے آنا ہے، اور اگر وہ تیرے درپے ہوں کہ تو میرے ساتھ کسی ایسی چیز کو شریک کرے جس کا تجوہ علم نہیں تو ان کا کہانہ ماننا ہاں دنیا (کے کاموں) میں ان کا اچھی طرح ساتھ دینا اور جو شخص میری طرف

رجوع کرے اس کے راستے پر چلنا پھر تم کو میری ہی طرف لوٹ کر آتا ہے  
تو جو کام تم کرتے رہے میں سب سے تم کو آگاہ کروں گا۔“

حضرت لقمان دوسری وصیت کرتے ہیں اور وہ بھی دوزخ اور تاکید کے لحاظ سے  
واقع ایسی ہی ہے کہ اس پہلی وصیت سے ملائی جائے۔ یعنی ماں باپ کے ساتھ سلوک  
واحسان کرنا یعنی تیرارب یہ فیصلہ فرم اچکا ہے کہ اس کے سوا کسی اور کسی عبادت نہ کرو اور  
ماں باپ کے ساتھ اچھا سلوک واحسان کرتے رہو۔ عموماً قرآن کریم میں ان دونوں  
چیزوں کا بیان ایک ساتھ ہے، ارشاد ہوتا ہے:

﴿وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِنِّيَاهُ وَإِلَوَالَّدِينُ إِحْسَانًا طَإِمَا يَبْلُغُنَ  
عِنْدَكَ الْكَبَرَ أَهَدُهُمَا أَوْ إِلَهُمَا فَلَا تَقْنُلْ لَهُمَا أُفِيٰ وَلَا تَنْهَرُهُمَا  
وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا ۝ وَأَخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الدُّلُّ مِنَ الرَّحْمَةِ  
وَقُلْ رَبِّ ارْجُهُمَا كَمَا رَبَّيْنِي صَغِيرًا ۝﴾

”او تمہارے رب نے ارشاد فرمایا ہے کہ اس کے سوا کسی کی عبادت نہ کرو  
اور ماں باپ کی ساتھ بھلانی کرتے رہو، اگر ان میں سے ایک یا دونوں  
بڑھاپے کو پہنچ جائیں تو ان کو اُف تک نہ کہنا اور نہ انہیں جھوٹ کنا، اور ان  
سے بات ادب سے کرنا اور عجز و نیاز سے ان کے آگے بھکرے رہو اور ان  
کے حق میں دعا کرو کہ اے اللہ! جیسا انہوں نے مجھے بچپن میں (شفقت  
سے) پروردش کیا ہے تو بھی ان (کے حال) پر رحمت فرم۔“

والدین سے حسن سلوک کی تلقین رسول اللہ ﷺ نے کئی ایک مقامات پر فرمائی  
ہے اور والدین کی نافرمانی کرنے پر وعدہ بھی سنائی ہے۔

حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

((مَنْ سَرَّهُ اللَّهُ فِي عُمُرٍ وَيُزَادُ اللَّهُ فِي رِزْقِهِ فَلَيَبْرَأَ  
وَالِّدَيْهِ وَلَيُصِلُّ رَحْمَةً)) ۱

”جسے اچھا لگے کہ اس کی عمر لمبی ہو جائے اور اس کے رزق کو بڑھادیا جائے تو وہ اپنے والدین کے ساتھ حسن سلوک کرے اور اپنی رشتہ داری کو ملائے۔“

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

((وَيُنَحِّكُ الْأَرْمَرِ جَلَلَهَا فَتَمَّ الْجَنَّةُ)) ۲

”تیرا کچھ نہ رہے (ہائے افسوس) اپنی ماں کے قدموں سے چٹ جا! جنت وہیں ہے۔“

حضرت ابو امامہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”تین آدمی ایسے ہیں جن کی اللہ تعالیٰ نہ تو نفی عبادت قبول فرماتے ہیں اور نہ ہی فرضی۔

عَاقٌ

والدین کا نافرمان

مَنَّانٌ

احسان جنم لانے والا

وَمُكَذِّبٌ بِالْقُدْرٍ

اور تقدیر کو جنم لانے والا“ ۳

۱ مسند احمد: ۲۶۶؛ صحیح الترغیب والترہیب: ۲۴۸۸۔

۲ ترمذی: ۲۷۸۱ وابن ماجہ: ۲۷۸۱۔

۳ صحیح الترغیب، البر والصلة، باب الترهیب من عقوق الوالدين: ۲۵۱۳۔

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ نے ارشاد فرمایا:  
 ((رَغِمَ أَنفُهُ، ثُمَّ رَغِمَ أَنفُهُ، ثُمَّ رَغِمَ أَنفُهُ)) قَيْلَ: مَنْ يَا  
 رَسُولَ اللَّهِ مَلِكَكُمْ؟ قَالَ: ((مَنْ أَذْرَكَ أَبُوئِيهِ عِنْدَ الْكِبَرِ،  
 أَحَدُهُمَا أُوكِلَيْهِمَا، فَلَمْ يَدْخُلِ الْجَنَّةَ)) \*  
 ”ناک خاک آلود ہو، پھرناک خاک آلود ہو، پھرناک خاک آلود ہو اس  
 شخص کی جس نے بڑھاپے میں اپنے والدین کو پایا، ان میں سے ایک کو  
 یادوں تو کو اور پھر (بھی ان کی خدمت کر کے) جنت میں نہیں گیا۔“

آیت کے آخر میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ اگر تمہارے ماں باپ تمہیں اسلام  
 کے سوا اور دین قبول کرنے کو کہیں۔ گوہ تمام تر طاقت خرچ کردار ایں خبردار تم ان کی  
 مان کر میرے ساتھ ہرگز شرک نہ کرنا۔ لیکن اس کا یہ بھی مطلب نہیں کہ تم ان کیسا تھے  
 سلوک و احسان کرنا چھوڑ دنہیں، دنیوی حقوق جو تمہارے ذمہ اٹکے ہیں ادا کرتے  
 رہو۔ ایسی باتیں ان کی نہ مانو بلکہ ان کی تابعداری کرو جو میری طرف رجوع کر چکے  
 ہیں۔ سن لو! تم سب لوٹ کر ایک دن میرے سامنے آنے والے ہو اس دن میں تمہیں  
 تمہارے تمام تر اعمال کی خبر دونگا۔

حضرت سعد بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ یہ آیت میرے بارے میں نازل  
 ہوئی ہے۔ میں اپنی ماں کی بہت خدمت کیا کرتا تھا اور ان کا پورا اطاعت گزار تھا۔  
 جب مجھے اللہ نے اسلام کی طرف ہدایت کی تو میری والدہ مجھ پر بہت بگڑیں اور کہنے  
 لگی بچے یہ نیادین تو کہاں سے نکال لایا۔ سنو میں تمہیں حکم دیتی ہوں کہ اس دین سے

---

\* صحیح مسلم، البر وصلة والادب، باب رغم اتف من...الخ: ۲۵۵۱؛ مستند  
 احمد: ۸۵۶۵

دستبردار ہو جاؤ ورنہ میں نہ کھاؤں گی اور یونہی بھوکی مر جاؤ نگی۔ میں نے اسلام کو چھوڑا نہیں اور میری ماں نے کھانا پینا ترک کر دیا اور ہر طرف سے مجھ پر آوازیں کئے لگیں کہ یہ اپنی ماں کا قاتل ہے۔ میں بہت ہی دل میں تنگ ہوا اپنی والدہ کی خدمت میں بار بار عرض کیا خوشامدیں کیں سمجھایا کہ اللہ کے لئے اپنی ضد سے باز آ جاؤ۔ یہ تو ناممکن ہے کہ میں اس سچے دین کو چھوڑ دوں۔ اسی ضد میں میری والدہ پر تین دن کا فاقہ گز گیا اور اس کی حالت بہت ہی خراب ہو گئی تو میں اس کے پاس گیا اور میں نے کہا میری اچھی اماں جان سنو! تم مجھے میری جان سے زیادہ عزیز ہو لیکن میرے دین سے زیادہ عزیز نہیں۔ واللہ ایک نہیں تمہاری ایک سو جانیں بھی ہوں اور اسی بھوک پیاس میں ایک ایک کر کے سب نکل جائیں تو بھی میں آخری لمحہ تک اپنے سچے دین اسلام کو نہ چھوڑوں گا۔ اب میری ماں مایوس ہو گئیں اور کھانا پینا شرع کر دیا۔

## ⑯ بیٹا خیال رکھ ہر چیز اللہ کے علم میں ہے

حکیم اقمان اپنے بیٹے کو نصیحت فرماتے ہیں:

﴿لَيَبْعَثَنَا إِنَّهَا إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ

فِي السَّهْوَتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ طَإِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ﴾ ۲

”اے میرے بیارے بیٹے! حقیقت یہ ہے کہ اگر انی کے دانے کے برابر بھی کوئی چیز کسی بے سوراخ پتھر یا آسمان و زمین میں کہیں بھی ہو اللہ تعالیٰ اسے ضرور لے آئے گا۔ یقیناً اللہ تعالیٰ باریک میں اور خبر گیر ہے۔“

امام ابن کثیر رضی اللہ عنہ اس کی تفسیر کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اگر یہ ذرے کے

برا برا کام کسی محفوظ و مصون بے سوراخ پھر میں ہو یا آسمان وزمین کے کسی بھی حصے میں چھپا ہو تو بھی اللہ تعالیٰ اسے پیش کر دیں گے کیونکہ کوئی بھی چھپنے والی چیز اس سے چھپ نہیں سکتی۔ آسمان وزمین کی رائی کے برابر بھی کوئی چیز اس سے چھپی ہوئی نہیں ہے۔ اسی بنا پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ وہ باریک بین اور خبرگیر ہے یعنی اس کا علم انہائی لطیف و شفاف ہے کوئی چیز کتنی ہی باریک اور لطافت آمیز کیوں نہ ہو، اس سے چھپ نہیں سکتی۔ وہ تو تاریک رات میں چلنے والی چیزوں کی آہٹ سے بھی آگاہ ہے۔

امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: حکیم لقمان کے بیٹے نے ان سے دریافت کیا کہ اگر میں کوئی گناہ کروں ایسی جگہ پر کہ یہاں مجھے کوئی نہیں دیکھ رہا تو اس کا علم اللہ کو کیسے ہو گا۔؟ انہوں نے یہ آیت پڑھ کر اسے جواب دیا۔

﴿۱۹﴾ اے بیٹا نماز کی پابندی کرنا  
حکیم لقمان اپنے بیٹے کو نصیحت فرماتے ہیں:

﴿لِيَنْبَغِي أَقِيمُ الصَّلَاةَ﴾

”اے میرے بیمارے بیٹے! نماز کی پابندی کرو۔“

”نماز قائم کرنے“ کا مطلب یہ ہے کہ اس کے حدود و فرائض اور اوقات کا خیال رکھیں۔

انسان کی تخلیق کا مقصد عبادت ہے اور عبادات میں اہم ترین عبادت نماز ہے یہ وہ فریضہ ہے جس کے متعلق سب سے پہلے باز پرس ہوگی۔ نماز دین کا ستون ہے، جنت کی کنجی، اركان اسلام میں سے ایک اور بندہ مومن اور کافر کے درمیان فرق

۱۔ تفسیر ابن کثیر: ۴/۲۳۳۔

۲۔ الجامع لاحکام القرآن: ۱۴/۶۳۔ ۳۔ لقمان: ۳۱۔ ۴۔ ۱۷۔

کرنے والی چیز ہے۔ اسی لیے دور سالت میں مسلمان ہونے والے کو سب سے پہلے نماز سکھائی جاتی۔ نماز آنکھوں کی ٹھنڈک اور تمام صیرہ گناہوں کو مٹا دینے والی ہے اور نماز کی ادائیگی عمر کے دسویں سال کے بعد فرض ہو جاتی ہے۔ زندگی کے آخری لمحات تک ہر صورت میں ادا کرنے کا حکم ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

**﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَأَتُوا الزَّكُوَةَ وَأَذْكُرُوا مَعَ الزَّكُوْنِ ﴾①﴾**

”اور نماز قائم کرو اور زکوٰۃ ادا کرو اور رکوع کرنے والوں کے ساتھ رکوع کرو۔“

گناہوں کے کفارے کے لیے بہترین چیز نماز ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”دیکھو اگر کسی کے در داڑے پر ایک نہر بہتی ہو اور وہ اس میں روزانہ پانچ مرتبہ غسل کرتا ہو تو کیا اس کے بدن پر میل باقی رہ جائے گی۔ عرض کیا گیا نہیں بالکل نہیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا: اسی طرح پانچوں نمازوں کی بھی مثال ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کی برکت سے گناہوں کو مٹا دیتا ہے۔“ ②

نماز اس کے ادا کرنے میں سستی اور کاملی نفاق کی علامت اور اس کا ترک کفر کی نشانی بتائی گئی ہے۔ بے نماز انسان روز قیامت جہنم کے عذابوں سے دو چار ترک صلاة کی وجہ سے کیا جائے گا۔

حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

**﴿(بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشَّرْكِ وَالْكُفْرِ تَرْكُ الصَّلَاةِ) ﴾③﴾**

”بندے اور کفر کے درمیان نماز چھوڑ دینے ہی کا فاصلہ ہے۔“

1/ البقرة: ۴۳۔ 2/ جامع ترمذی: ۲۸۶۸ حدیث حسن صحیح۔

3/ صحيح مسلم، الإيمان، باب بيان إطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة: ۸۲۔

۲۰-۲۱ نیکی کا حکم دیا کر اور برائی سے روکا کر

حکیم لقمان اپنے بیٹے کو نصیحت فرماتے ہیں:

﴿يَلْبُنِي... وَأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَأَنْهِ عَنِ الْمُنْكَرِ﴾ ۲۰

”اے میرے پیارے بیٹے! نیکی کی بات کھو اور برائی سے منع کرو۔“

اپنی ہمت و استطاعت کے مطابق لوگوں کو نیک کام کرنے اور برے کاموں

سے باز رہنے کی تلقین کریں۔ اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿كُنْتُمْ خَيْرًا أُمَّةً أُخْرِجْتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ﴾ ۲۱

”تم بہترین امت ہو۔ جنہیں لوگوں کی (ہدایت) کے لئے نکالا گیا ہے تم

نیکی کا حکم دیتے اور برائی سے روکتے ہو۔“

اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿فَخُنِّ الْعَفْوَ وَأَمْرُ بِالْعُرْفِ وَآعِرِضْ عَنِ الْجِهَلِينَ﴾ ۲۲

اے پیغمبر! اعفو و درگز ر اخیار کر نیکی کا حکم دے اور جاہلوں سے اعراض کر۔

اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلَيَاءُ بَعْضٍ مِّيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ﴾ ۲۳

”مؤمن مرد اور مؤمن عورتیں ایک دوسرے کے دوست ہیں۔ نیکی کا حکم  
دیتے اور برائی سے روکتے ہیں۔“

- ۳۱ / لقمان: ۱۷ - ۲۴ /آل عمران: ۱۱۰ - ۱

- ۷ / الاعراف: ۱۹۹ - ۴۶ / التوبہ: ۷۱ - ۳

حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں نے سنار رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے تھے:

((مَنْ رَأَىٰ مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرْهُ إِبَدَةً، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلَسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فِي قَلْبِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَافُ الْإِيمَانِ)) ﴿٤﴾  
”جو شخص تم میں سے کسی برائی کو (ہوتے) دیکھے تو اسے اپنے ہاتھ سے بدل (روک) دے۔ اگر (ہاتھ سے روکنے کی) طاقت نہیں ہے تو زبان سے (اس کی برائی واضح کرے) اگر اس کی بھی طاقت نہ ہو تو دل سے (اسے براجانے) اور ایمان کا کمزور ترین درجہ ہے۔“

حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”اس شخص کی مثال جو اللہ کی حدود کو قائم کرنے والا ہے اور اس کی جوان حدود میں بیٹلا ہونے (انہیں پامال کرنے) والا ہے ان لوگوں کی طرح ہے (جو ایک کشتی پر سوار ہوئے) انہوں نے کشتی کے (اوپر اور نیچے والے حصوں کے لئے) قرعہ اندازی کی، پس ان میں سے بعض اس کی بالائی منزل پر اور بعض نیچی منزل پر بیٹھ گئے۔ نیچی منزل والوں کو جب پانی لینے کی طلب ہوتی تو وہ اوپر آتے اور بالائیوں پر سے گزرتے (جو انہیں ناگوار گزرتا) چنانچہ نیچی منزل والوں نے سوچا کہ اگر ہم اپنے نیچے حصے میں سوراخ کر لیں (تاکہ اوپر جانے کی بجائے، سوراخ سے ہی پانی لے لیں) اور اپنے اوپر والوں کو تکلیف نہ دیں (تو کیا اچھا ہو) پس اوپر والے نیچے والوں کو ان کے اس ارادے پر چھوڑ دیں (انہیں سوراخ

کرنے سے نہ روکیں اور وہ سوراخ کر لیں) تو سب کے سب ہلاک ہو جائیں گے (کیونکہ سوراخ کے ہوتے ہی ساری کشتی میں پانی جمع ہو جائے گا، جس سے کشتی تمام مسافروں سمیت غرق آب ہو جائے گی) اور اگر وہ ان کے ہاتھوں کو پکڑ لیں گے (سوراخ نہیں کرنے دیں گے) تو وہ خود بھی اور دوسرے تمام مسافر بھی نجات جائیں گے۔\*

## ۲۲ اے پیٹا مصائب پر صبر کرنا

حضرت لقمان علیہ السلام اپنے بیٹے کو نصیحت فرماتے ہیں:

﴿يَبْنِيَ... وَاصْبِرْ عَلَى مَا آَصَبَكَ طَإَنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ﴾<sup>1</sup>

”اے میرے بیمارے بیٹے! اگر تمہیں کوئی تکلیف پہنچے تو اس پر صبر کر، یہ بہت بڑے کاموں میں سے ہے۔“

امر بالمعروف اور نہیں عن المنکر کا فریضہ سرانجام دینے والے کو لوگوں کی طرف سے اذیت ضرور ہوتی ہے، اسی لیے اس پر صبر کی تلقین کی گئی ہے۔

کچھ مفسرین نے کہا ہے کہ اس دنیا میں پیش آمدہ بیماریوں اور دکھوں پر صبر کرنا مراد لیا گیا ہے یعنی انسان کو اس قدر آہ و فغاں کا مظاہرہ نہیں کرنا چاہیے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کا ارتکاب کر رہی ہے۔ یہ بھی اچھی تفسیر ہے کیونکہ یہ زیادہ جامع ہے۔ بظاہر یہ معلوم ہو رہا ہے کہ ”ذلک“ سے مراد نماز کی پابندی، امر بالمعروف، نہیں عن المنکر اور دنیا میں دیگر پیش آمدہ مشکلات پر صبر و تحمل کا مظاہرہ ہے۔ یہ سب کام عزم و ہمت کے متقاضی ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

1 صحیح بخاری، الشرکة، باب هل يقرع في القسمة؟ - ۲۴۹۳

2 لقمان: ۳۱ - ۱۷

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَ صَابِرُوا﴾ ۱

”اے ایمان والو! صبر کرو اور دشمن کے مقابلے میں ڈلے جئے رہو۔“

﴿إِنَّمَا يُؤْفَى الصَّابِرُونَ أَجْرُهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ ۲

”صبر کرنے والوں کو ان کا پورا اجر دیا جائے گا بغیر حساب کے۔“

﴿وَ لَمَنْ صَابَرَ وَ غَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمَنْ عَزَّمَ الْأُمُورِ﴾ ۳

”اور البتہ جس شخص نے صبر کیا اور معاف کر دیا بلاشبہ یہ ہمت کے کاموں میں سے ہے۔“

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((وَمَنْ يَتَصَبَّرْ يُصْبِرُهُ اللَّهُ، وَمَا أَعْطَيْتُ أَحَدًا عَظَاءً خَيْرًا وَأَوْسَعَ مِنَ الصَّابِرِ)) ۴

”اور جو صبر کا دامن پکڑتا ہے اللہ اسے صبر کی توفیق دے دیتا ہے اور کوئی شخص ایسا عطا نہیں دیا گیا جو صبر سے زیادہ بہتر اور وسیع تر ہو۔“

حضرت ابو میکیا صہیب بن سنان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے

فرمایا:

((عَجَبًا لِأَمْرِ الْمُؤْمِنِ إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ لَهُ خَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَلِكَ لِأَحَدٍ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ: إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ)) ۵

۱-آل عمران: ۲۰۰۔ ۲-آل الزمر: ۱۰۔ ۳-الشوری: ۴۳۔ ۴-المسالۃ: ۱۴۶۹؛ صحيح مسلم:

۵-صحیح بخاری، الزکوہ، باب الاستعفاف عن المسالۃ: ۱۴۶۹؛ صحيح مسلم: For More Visit My website(CH Adnan) ۱۰۰۳۔ ۶-صحیح مسلم، الزہد، باب المؤمن امرہ کلمہ خیر: ۲۹۹۹۔

”مومن کا معاملہ بھی عجیب ہے۔ اس کے ہر کام میں اس کیلئے بھلانی ہے اور یہ چیزِ مومن کے سوا کسی کو حاصل نہیں۔ اگر اسے خوش حالی نصیب ہوا س پر اللہ کا شکر کرتا ہے، تو یہ شکر کرنا بھی اس کیلئے بہتر ہے (یعنی اس میں اجر ہے) اور اگر اسے تکلیف پہنچے، تو صبر کرتا ہے، تو یہ صبر کرنا بھی اس کیلئے بہتر ہے (کہ صبر بھی بجائے خود نیک عمل اور باعث اجر ہے)

### ② لوگوں سے خندہ پیشانی سے پیش آنا

حکیمِ اقمان اپنے بیٹے کو نصیحت فرماتے ہیں:

﴿وَلَا تُصَعِّدْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ﴾ ①

”اور (از راهِ غرور) لوگوں سے گال نہ پھلانا۔“

امام قرطبی رضی اللہ عنہ کے ہاں اس کا مفہوم یہ ہے کہ تم تکبر اور خود پسندی کی بنا پر لوگوں کو حقیر سمجھتے ہوئے ان سے رخ نہ پھیرو۔ ②

اس آیت مبارکہ سے مراد دوسروں کے ساتھ محبت والفت اور خندہ پیشانی سے پیش آنا ہے اور یہ بہت بڑی نیکی ہے، رسول اللہ نے فرمایا:

﴿(لَا تَحْقِرُنَّ مِنَ الْمَعْرُوفِ شَيْئًا وَلَوْ أَنْ تَلْقَ أَخَافَ بِوْجِهٖ ظُلْقِي)﴾ ③

”کسی بھی نیکی کے کام کو معمولی نہ سمجھو، خواہ اپنے بھائی سے کشادہ چہرے سے ملنا، ہی کیوں نہ ہو۔“

حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

”وَهُنَّ أَنفُسُهُمْ أَعْلَمُ بِمَا يَعْمَلُونَ“

..... ۱۸۔ ④ العبامع لاحکام القرآن: ۶۵/۱۴۔ ۳۱/لقمان۔

۲۶۲۶ صحیح مسلم: ⑤

یہ سن کر ایک شخص نے عرض کیا: کوئی آدمی یہ پسند کرتا ہے کہ اس کا لباس عمدہ ہو اور اس کے جوتے اچھے ہوں (کیا یہ تکبر ہے؟) آپ ﷺ نے فرمایا:

”اللَّهُ تَعَالَى حَمِيلٌ هُوَ، يَعْنِي خَوْبِصُورَتٍ أَوْ رَأْسَتَهُ هُوَ، وَأَرَائِكَّيٌّ كُوْنَدٌ كُوْنَدٌ كُوْنَدٌ ہے، يَعْنِي اِجْهَانَى وَأَرَائِكَّيٌّ كُوْنَدٌ كُوْنَدٌ ہے اور تکبر تو یہ ہے کہ حق بات کوہٹ دھری کے ساتھ نہ مانا جائے اور لوگوں کو حقیر و ذلیل سمجھا جائے۔“ \*

## ②⁴ پیٹا کبھی بھی تکبر نہ کرنا

حکیم لقمان اپنے بیٹے کو نصیحت فرماتے ہیں:

﴿وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا طَرَحًا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ﴾ ﴿٦﴾

”اور زمین پر اکڑ کرنے چلو کیونکہ اللہ تعالیٰ کسی متکبر اور فخر کرنے والے کو پسند نہیں فرماتا۔“

”زمین پر اکڑ کرنے چلو“ کے بارے میں امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس سے مراد بے مقصد اور خود پسند ہو کر چلانا ہے۔ کیونکہ ایسے اخلاق کے مالک فخر اور متکبر میں ضرور بتلا ہوتے ہیں۔ الہذا ”مرح“ وہ شخص ہوتا ہے جو چال ڈھال میں تکبر کا اظہار کرے۔ اور ”فخور“ وہ ہوتا ہے جو لوگوں کے سامنے اللہ تعالیٰ کے عطا کردہ انعامات شمار کرتا ہے اور اس کا شکر ادا نہ کرے۔ تفسیر امام مجاہد رحمۃ اللہ علیہ نے کی ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

﴿إِذَا رَأَيْتَهُمْ يَمْشِي فِي مُلْكٍ، تَعْجِبُهُ نَفْسُهُ، مُرْجِلٌ جُمِتَّهُ، إِذَا

\* مسلم، الأيمان، باب تحريم الكبر وبيانه: ٢٦٥؛ ترمذی: ١٩٩٩۔

\*\* لقمان: ۱۸۔ (المحلق لأدلة حکام المذاهب) ٤/٥٣٧

﴿خَسْفَ اللَّهِ بِهِ، فَهُوَ يَتَجَلَّجِلُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ﴾  
 ”(بُنی اسرائیل میں) ایک آدمی تھا جو ایک دن عمدہ چوغہ (قیص) پہن کر،  
 بالوں کو کنگھی کر کے تکبر کے ساتھ اکڑا کڑ کر چل رہا تھا (اللہ کو اس کی چال  
 بری لگی)۔ اللہ تعالیٰ نے اسے زمین میں دھنسا دیا اور وہ قیامت تک زمین  
 میں دھنستا جا رہا ہے۔“

حضرت عمر بن شعیب اپنے والد سے اور وہ اپنے دادا سے اور وہ رسول اللہ ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا:

”قیامت کے دن تکبر کرنے والوں کو چھوٹی چیزوں کی طرح مردوں کی صورت میں جمع کیا جائے گا یعنی ان کی شکل مردوں کی سی ہو گی لیکن جسم وجہ چیزوں کی مانند ہو گا اور ہر طرف سے ذلت و خواری ان کو بری طرح گھیرے گی پھر ان کو جہنم کے ایک قید خانہ کی طرف کہ جس کا نام بولس ہے ہاں کا جائے گا۔ وہاں آگ ان پر چھا جائیگا۔ اور دوزخیوں کا نچوڑ یعنی دوزخیوں کے بدن سے بہنے والا خون، پیپ اور کچ لہوان کو پلا یا جائیگا۔

جس کا نام طینت النبال ہے۔“

حضرت ثوبان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”جور و جسم سے جدا ہوئی اور وہ تین چیزوں سے بری تھی تو وہ جنت میں داخل ہو گی (وہ تین یہ ہیں)

منَ الْكِبِيرِ تکبر  
 وَالْغُلُولِ خیانت

1 صصحیح بخاری، اللباس: ۵۷۸۹۔

2 جامع ترمذی، صفة القيامة والرقائق والورع: ۲۴۹۲؛ أحمد: ۱۷۹/۲، ۶۶۷۷۔

## قرض \* والدین

**㉕ اے پیٹا ہمیشہ میانہ روی اختیار کرنا**

حکیم لقمان اپنے بیٹے کو نصیحت فرماتے ہیں:

**﴿وَاقْصُدُ فِي مَشِيكَ﴾ ②**

”تم اپنی چال میں میانہ روی اختیار کرو۔“

امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ حکیم لقمان نے اپنے بیٹے کو برے اخلاق سے منع کرنے کے بعد عدمہ اخلاق اپنانے کا سبق دیتے ہوئے فرمایا ہے کہ تم اپنی چال میں میانہ روی اختیار کرو۔

میانہ روی سے مراد یہ ہے کہ نہ زیادہ تیز چلو اور نہ ہی بالکل آہستہ۔ رسول اللہ ﷺ کا بھی فرمان ہے کہ تیز رفتاری مومن کی شان ختم کر دیتی ہے۔ البتہ ایک حدیث میں یہ بیان ہوا ہے کہ جب آپ چلتے تو سبک رفتاری سے چلتے تھے۔ اسی طرح حضرت عائشہؓ نے حضرت عمرؓ کے بارے میں ذکر کیا ہے کہ وہ تیز رفتار ہو کر چلتے تھے۔ ان احادیث سے مراد انتہائی سست رفتاری کو چھوڑ کر تیز چلانا ہے۔ حقیقی علم اللہ تعالیٰ کے پاس ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے مذکورہ بالاعدادات اپنانے والے کی تعریف سورہ فرقان میں بھی کی ہے:

**﴿وَعَبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هُوَنَا﴾ ④**

”رحمٰن کے بندے زمین پر عاجزی سے چلتے ہیں۔“

1 ابن ماجہ، الصدقات، باب من ادان دینا: ۲۴۱۲؛ صحيح الترغیب: ۱۳۵۱۔

2 لقمان: ۳۱ - 3: الحجامة الاصناف More Visit My Website (For Admin)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

((إِنَّ الدَّيْنَ يُسْرٌ، وَلَئِنْ يُشَادَ الدِّينُ إِلَّا غَلَبَهُ، فَسَلِّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشِرُوا، وَاسْتَعِينُوا بِالْغَدْوَةِ وَالرَّوْحَةِ وَشَيْءٍ مِنَ الدُّلُجَةِ))

”یقیناً دین آسان ہے اور جو دین میں بے جا سختی کرتا ہے تو دین اس پر غالب آ جاتا ہے پس تم سید ہے راستے پر رہو اور میانہ روی اختیار کرو اور اپنے رب کی طرف سے ملنے والے اجر پر خوش ہو جاؤ اور صبح و شام اور رات کے کچھ حصے کی (عبادت) سے مدد حاصل کرو۔“

بخاری، ہی کی ایک اور روایت ہے:

((سَلِّدُوا وَقَارِبُوا وَأَغْدُوا وَرُؤُخُوا، وَشَيْءٌ مِنَ الدُّلُجَةِ، الْقَصْدَ تَبَلُّغُوا)) ①

”سید ہے راستے پر رہو، میانہ روی اختیار کرو، تم منزل مقصود کو ٹکنچ جاؤ گے۔“

۲۶ اے بیٹا اپنے آواز میں دھیما پن رکھنا

حکیم لقمان اپنے بیٹے کو نصیحت فرماتے ہیں:

((وَاعْصُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أَنْكَرَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيمِ)) ②

”اور آواز کو دھیما رکھو، کیوں کہ سب سے بدترین آواز گدھے کی آواز ہے۔“

امام قرطبی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اس سے مراد یہ ہے کہ تکلف کے ساتھ آواز کو اونچانہ کرو، اسے بقدر ضرورت بلند کرو کیونکہ ضرورت سے زائد آواز بلند کرنا بھی

۱ صحیح بخاری، المرضی، باب تمنی المريض الموت: ۲۶، ۵۶۷۳۔

۲ لقمان: ۱۹۔

باعث اذیت ہے۔ ان دونوں کا اصل مقصد عجز و انکساری ہے۔

﴿إِنَّ أَنْكَرَ الْأُصُواتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ﴾

امام قرطبی رضی اللہ عنہ اس کی تفسیر کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اس سے مراد یہ ہے کہ انتہائی بدترین اور انتہائی وحشت ناک آواز گدھے کی آواز ہے کیونکہ گدھا منہ پھاڑ کر آواز نکالتا ہے لہذا اسی لیے اس سے تشبیہ دی گئی ہے کہ کوئی ایسی آوازنہ نکالے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا:

”جب تم مرغ کی آواز سنو تو اللہ تعالیٰ سے اس کے فضل کا سوال کرو کیونکہ وہ فرشتوں کو دیکھتا ہے اور جب تم گدھے کی آواز سنو تو شیطان سے اللہ کی پناہ مانگو کیونکہ وہ شیطان کو دیکھتا ہے۔“

یعنی حکیم لقمان اپنے بیٹے کو نصیحت فرماتے ہیں کہ زیادہ شور مچانا، چیخنا چلانا اور منہ پھاڑ کر گدھوں کی طرح آوازیں نکالنا اچھے بچوں کی نشانی نہیں ہے۔

② اے بیٹا ہمیشہ اللہ سے توبہ کرنا

عثمان بن زایدہ سے مروی ہے کہ حکیم لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے کہا:

يَا بُنَيَّ لَا تُؤَخِّرِ التَّوْبَةَ، فَإِنَّ الْمَوْتَ يَأْتِي بَعْتَهُ۔

”اے میرے بیٹے! توبہ کو مؤخر مت کر، کیونکہ موت تو اچانک آجائی ہے۔“

1 ۲۱/لقمان: ۱۹۔ الجامع لاحکام القرآن: ۶۷/۱۴۔

3 صحیح بخاری: ۳۳۰۳؛ مسلم: ۲۷۲۹۔

4 البیهقی فی شعب الایمان: ۶۸۰۲ و اسناده موثقوں For More Visit My website(CH Adnân)

حکیم لقمان اپنے بیٹے کو ایک اہم امر کی طرف متوجہ کرنا چاہتے ہیں کہ بیٹا موت کا پتہ نہیں کہ آجائے لہذا ہر وقت اللہ سے گناہوں کی توبہ کیا کر کرہیں اس امید سے کہ ابھی بہت وقت پڑا ہے تو بہ کو موخر مت کرنا۔ اللہ تعالیٰ کا قرآن بھی اسی کی طرف اشارہ کرتا ہے، ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَ أَنْفَقُوا مِنْ مَا رَزَقْنَاهُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَنِي أَحَدًا كُمُّ الْمَوْتُ فَيَقُولُ رَبِّ لَوْلَا أَخْرَجْتَنِي إِلَى أَجَلِّ قَرِيبٍ ۝ فَأَصَدَّقَ وَ أَكْنُ مِنَ الصَّالِحِينَ ۝ وَ لَكُمْ يُؤْخَرُ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَهُمْ أَجَلُهُمْ ۝ وَ اللَّهُ خَيْرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ۝ ﴾

”اور جو (مال) ہم نے تم کو دیا ہے اس میں سے اس (وقت) سے پیشتر خرچ کرو کہ تم میں سے کسی کی موت آجائے تو (اس وقت) کہنے لگے کہ اے میرے پروردگار! تو نے مجھے تھوڑی سی مہلت اور کیوں نہ دی؟ تاکہ میں خیرات کر لیتا اور نیک لوگوں میں داخل ہو جاتا اور جب کسی کی موت آ جاتی ہے تو اللہ اس کو ہرگز مہلت نہیں دیتا اور جو کچھ تم کرتے ہو اللہ اس سے خبردار ہے۔“

﴿ وَ لَوْمَيْأَاخْذُ اللَّهُ النَّاسَ بِظُلْمِهِمْ مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَآتَةٍ ۝ وَ لَكُنْ يُؤْخِرُهُمْ إِلَى أَجَلِّ مُسَئِّىٰ ۝ فَإِذَا جَاءَهُمْ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً ۝ وَ لَا يَسْتَقْدِمُونَ ۝ ﴾

”اور اگر اللہ لوگوں کو ان کے ظلم کے سبب پکڑنے لگے تو ایک جاندار کو زمین پر نہ چھوڑے لیکن ان کو ایک وقت مقرر تک مہلت دیئے جاتا ہے، جب

وہ وقت آ جاتا ہے تو ایک گھری نہ پیچھے رہ سکتے ہیں نہ آ گے بڑھ سکتے ہیں۔“  
ہر وقت توبہ کرتے رہنا چاہئے ناجانے کب موت آ جائے اور اگر توبہ کی ہوئی تو  
اللہ سب گناہ معاف کرنے والا ہے، حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ رسول  
اللہ ﷺ نے فرمایا:

((إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا أَعْتَرَفَ ثُمَّ تَابَ تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِ)) ﴿١﴾

”بندہ جب (گناہ کا) اعتراف کر لے، پھر توبہ کرے تو اللہ تعالیٰ اس کی  
توبہ بقول فرماتے ہیں۔“

<sup>28</sup> اے پیٹانیک ہم ششین بنانا

بسام سے مروی ہے کہ حکیم لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے کہا کہ:  
یَا بُنَيَّ جَالِسِ الصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِ اللَّهِ، فَإِنَّكَ سَتُصِيبُ  
بِمُجَالَسِتِهِمْ خَيْرًا، وَلَعَلَّهُ أَنْ يَكُونَ فِي أَخِرِ ذَلِكَ أَنْ  
تَنْزِلَ الرَّحْمَةُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ فَتُصِيبَكَ مَعَهُمْ۔

”اے میرے بیٹے! ہمیشہ اللہ کے بندوں میں سے نیک لوگوں کی مجلس  
میں بیٹھا کر، یقیناً تجھے ان کی مجلس سے بھلانی ملے گی اور ہو سکتا ہے کہ مجلس  
کے آخر میں اہل مجلس پر رحمت کا نزول ہو اور اور تو ان کے درمیان موجود  
ہوا و تجھ پر بھی رحمت بر س پڑے۔“

گویا حکیم لقمان اپنے بیٹے کو اچھی مجلس میں بیٹھنے اور برقی مجلس سے دور رہنے کی  
تلقین کر رہے ہیں کیونکہ اچھے لوگوں سے دوست اور ان سے ملنے جلنے سے آدمی ہمیشہ

1: بخاری، المغازی، باب حدیث الالف: ٤١٤١۔

2: البیهقی فی شعب الایمان: ٨٦٤٤، ابو نعیم فی الحلۃ: ٣٠ ۱/۲ استنادہ جید۔  
For More Visit My website(CH Adnan)

اچھائی ہی پاتا ہے لیکن برے لوگوں سے دوستی اور ان کے ساتھ رہنے سے سوائے کچھڑ کے کچھ نہیں ملتا۔ رسول اللہ ﷺ نے بھی اس کی عمدہ مثال دے کر بات سمجھائی ہے آپ ﷺ نے فرمایا:

((مَقْلُونُ الْجَلِيلُ الصَّالِحُ وَالسُّوءُ كَحَامِلُ الْمِسْكِ وَنَافِعُ  
الْكِبِيرُ فَحَامِلُ الْمِسْكِ إِمَّا أَنْ يُخْذِيَكَ وَإِمَّا أَنْ تَبْتَاعَ مِنْهُ  
وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ مِنْهُ رِيحًا طَيِّبَةً وَنَافِعُ الْكِبِيرُ إِمَّا أَنْ يُحْرِقَ  
ثِيَابَكَ وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ رِيحًا خَبِيثَةً)) ﴿١﴾

”نیک اور اپنے دوست اور برے دوست کی مثال کستوری اٹھانے والے اور بھٹی جلانے والے کی طرح ہے کستوری اٹھانے والا یا تو تجھے خوشبو ہبہ کر دے گا یا تو اس سے خریدے گا اور اگر خریدے گا نہیں تو تجھے اس سے خوشبو آتی رہے گی اور بھٹی جلانے والا یا تو تیرے کپڑے جلا دے گا یا تو اس سے برا دھواں یا بری بو پائے گا۔“

یہاں ایک بات یہ بھی یاد رکھیں کہ بسا اوقات آدمی کو کسی اچھی مجلس اور نیکوں کی صحبت کی وجہ سے، ہی بڑی قیمتی نصیحتیں اور بہت فائدہ ہو جاتا ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ایک بندے کو صرف اس لیے معاف کر دیا کہ وہ نیک لوگوں کے پاس بیٹھا تھا۔ لمبی حدیث ایسے ہے۔

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:  
”اللہ تعالیٰ کے کچھ فرشتے راستوں میں (اللہ کا) ذکر کرنے والوں کو ڈھونڈتے رہتے ہیں اور جب ان کو اللہ کا ذکر کرنے والے مل جاتے ہیں تو وہ (اپنے ساتھی

﴿١﴾ صحیح بخاری، الذبائح والصيد، باب المسک: ۵۵۳۴۔

فرشتوں کو) پکارتے ہیں کہ ادھر آتے تھا مقصود حاصل ہو گیا (یعنی اللہ کا ذکر کرنے والے مل گئے) ”پھر فرمایا: ”یہ فرشتے ان لوگوں کو اپنے پروں سے ڈھانک لیتے ہیں اور آسمان دنیا تک (تبہت پہنچ جاتے ہیں)“

پھر فرمایا: ”ذکر کی مجلس برخواست ہونے کے بعد جب یہ فرشتے اللہ کے پاس پہنچتے ہیں تو) اللہ تعالیٰ ان سے دریافت کرتا ہے، حالانکہ وہ ان سے زیادہ واقف ہوتا ہے کہ میرے بندے کیا کہہ رہے تھے۔

یہ کہتے ہیں کہ (اے اللہ!) تیری تسبیح و تکبیر اور حمد و شنا کر رہے تھے۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ (اے فرشتو!) کیا انہوں نے مجھ دیکھا ہے؟

فرشتے کہتے ہیں: نہیں واللہ! انہوں نے آپ کو نہیں دیکھا۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ: اگر وہ مجھے دیکھتے تو ان کی کیا کیفیت ہوتی؟

فرشتے کہتے ہیں کہ: اگر وہ آپ کو دیکھ لیتے تو اس سے کہیں زیادہ آپ کی حمد و شنا اور تسبیح و تقدیس بیان کرتے۔

نبی ﷺ نے فرمایا: ”پھر اللہ تعالیٰ فرماتا ہے (اے فرشتو) وہ مجھ سے کس چیز کا سوال کر رہے تھے؟

فرشتے کہتے ہیں کہ: وہ آپ ﷺ سے جنت مانگ رہے تھے۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ: کیا انہوں نے جنت کو دیکھا ہے؟ جو اس کی طلب کرتے ہیں؟

فرشتے کہتے ہیں کہ نہیں دیکھا۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اگر دیکھتے تو کیا ہوتا۔

فرشتے کہتے ہیں کہ: اگر وہ جنت دیکھ لیتے تو بہت شدت سے اس کی خواہش

کرتے۔

پھر اللہ تعالیٰ فرشتوں سے کہتا کہ وہ کس چیز سے پناہ مانگ رہے تھے؟

فرشتے کہتے ہیں کہ: وہ وزخ سے پناہ مانگ رہے تھے۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کیا انہوں نے دوزخ کو دیکھا ہے؟

فرشتے کہتے ہیں کہ نہیں۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اگر اس کو دیکھتے تو ان کی کیا کیفیت ہوتی؟

فرشتے کہتے ہیں کہ اگر اس کو دیکھتے تو اس سے زیادہ بچتے اور بہت ہی خوف کرتے۔

پھر اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

((فَإِنِّي أَشْهُدُكُمْ أَنِّي قَدْ غَفَرْتُ لَهُمْ))

((اے فرشتو! میں تمہیں گواہ بناتا ہوں کہ ان لوگوں کو میں نے معاف کر دیا ہے۔“)

پھر ان فرشتوں میں سے ایک فرشتہ کہتا ہے کہ ان کے ذکر کرنے والے لوگوں میں سے ایک آدمی ذکر کرنے والوں میں سے نہیں تھا بلکہ کسی ضرورت سے وہاں چلا گیا تھا تو اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

((هُمُ الْجُلَسَاءُ لَا يَشْقَى بِهِمْ جَلِيلُهُمْ))

وہ ایسے لوگ ہیں کہ جن کا ہم نہیں بھی محروم نہیں رہتا۔“

**㉙** ہمیشہ اللہ پر اطمینان رہنا

عون بن عبد اللہ رض سے مروی ہے وہ کہتے ہیں کہ حکیم لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے کہا:

**㉚** بخاری، الدعوات، باب فضل ذکر اللہ عزوجل: ٦٤٠٨

يَا بُنَيَّ أُرْجِعُ اللَّهَ رَجَاءَ لَا تَأْمَنْ فِيهِ مَكْرُهٌ، وَخِفْ اللَّهَ  
مَخَافَةً لَا تَيَأسْ فِيهَا مِنْ رَحْمَتِهِ قَالَ يَا أَبْنَاءُ، وَكَيْفَ  
أَسْتَطِيعُ ذَلِكَ؟ وَإِنَّمَا لِي قَلْبٌ وَاحِدٌ، قَالَ الْمُؤْمِنُ كَذَا لَهُ  
قَلْبَانِ: قَلْبٌ يَرْجُو بِهِ، وَقَلْبٌ يَخَافُ بِهِ۔ ۲

”اے میرے بیٹے! اللہ سے امید رکھ اس طرح کہ تو اس پر مکمل مطمئن ہو  
اور اللہ سے اس طرح ڈر کہ تو اس کی رحمت سے نامید بھی نہ ہو، تو اس کے  
بیٹے نے کہا: اے ابا جان! یہ کیسے ممکن ہے جبکہ میرا ایک ہی دل ہے؟ تو  
حکیم لقمان نے کہا: مومن کے دو دل ہوتے ہیں ایک دل سے وہ امید رکھتا  
ہے اور دوسرے سے خوف رکھتا ہے۔“

یعنی حکیم لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے کہا کہ اللہ سے امید و ایقان  
رکھ اور اس کا خوف دل میں رکھ اور اس قدر خوف زدہ نہ ہونا کہ اللہ کی رحمت سے نامید  
ہو جائے بلکہ اس کی رحمت بڑی وسیع ہے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ  
آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

((جَعَلَ اللَّهُ الرَّحْمَةَ مِائَةً جُزُءٍ فَأَمْسَكَ عِنْدَهُ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ  
جُزْءًا وَأَنْزَلَ فِي الْأَرْضِ جُزْءًا وَاحِدًا)) ۲

”اللہ پاک نے اپنی رحمت کے سو حصے بنائے ننانوے حصے اپنے پاس رکھ  
لیے اور ایک حصہ دنیا میں اتار دیا اسی ایک حصہ رحمت کے باعث مخلوق  
ایک دوسرے پر رحم کرتی ہے حتیٰ کہ ایک جانور اپنے بچے کو تکلیف سے

1- البیهقی فی شعب الایمان: ۱۰۱۵؛ أحmd فی الزهد: ۱۰۵، ۱۰۷ - اسناده موثقون

2- صحیح بخاری، الادب، باب جعل الله الرحمة في....: ۶۰۰۰ -  
For More Visit My website(CH Adnan)

بچانے کے لیے اپنا پاؤں بچ کے اوپر سے ہٹالیتا ہے (یہ بھی رحمت کے ایک حصے کی برکت سے ہے۔)

### ⑩ اے بیٹا صحت و عافیت جیسی کوئی نعمت نہیں

امام مالک رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ مجھ تک یہ بات پہنچی ہے کہ حکیم لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے کہا کہ:

**لَيْسَ غِنَى كَصِحَّةٍ، وَلَيْسَ تَعِيمٌ كَطِيبٍ نَفْسٍ۔ ۱**

”صحت کے مقابلے میں امیری کچھ بھی نہیں اور اطمینان نفس کے مقابلے میں فراوانیاں کچھ حیثیت نہیں رکھتیں۔“

کہتے ہیں ”تندرسی ہزار نعمت ہے“ یہ حقیقت ہے کہ انسان کے پاس سب کچھ ہو مگر صحت و تندرسی نہ ہو تو اس کے لیے ساری کائنات بیکار ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے عباس ؓ کو کہا تھا کہ اے چچا جان! آپ ہمیشہ اللہ تعالیٰ سے عافیت یعنی صحت و تندرسی کی دعا کیا کریں حضرت ابن عباس ؓ فرماتے ہیں کہ آپ ﷺ نے فرمایا:

**(رَبَّ اعْبَاسُ إِيَّاكَ عَمَّ النَّبِيِّ مَلَكَ الْجَنَّاتِ! أَكُنْتُ مِنَ الدُّعَاءِ بِالْعَافِيَةِ) ۲**

”اے عباس! اے نبی کے چچا جان! کثرت کے ساتھ عافیت و تندرسی کی دعا کیا کرو“

سیدنا ابن عباس ؓ کہتے ہیں کہ میں نے اللہ کے رسول ﷺ سے دریافت کیا تھا کہ اے اللہ کے رسول! میں اللہ سے کس چیز کے متعلق سوال کیا کرو؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا:

۱ البیهقی فی شعب الایمان: ۴۲۹۷ و ذکر السیوطی فی الدر المثبور: ۵۱۵/۶ رجاله

مونتھون۔ ۲ الترغیب والترہیب: ۴۹۶۶، الحاکم: ۱/۵۲۹ حسن۔

((سَلِّ اللَّهُ الْعَفْوَ وَالْعَافِيَةَ)) ﴿٢﴾  
”اللہ سے عافیت و تدرستی کا سوال کرو۔“

آپ ﷺ نے فرمایا:

((نَعْمَتَانِ مَغْبُونُ فِيهِمَا كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ، الصِّحَّةُ وَالْفَرَاغُ)) ﴿٢﴾  
”دُو نعمتیں ایسی ہیں جن کی اکثر لوگ قد رہیں کرتے صحت اور فراغت۔“

③ اے پیٹا پڑو سیوں سے اچھا سلوک کرنا

حسن رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ حکیم لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے کہا:  
یَا بُنَيَّ حَمَلْتُ الْجَنْدَلَ وَالْحَدِيدَ وَكُلَّ شَيْءٍ ثَقِيلٍ، فَلَمْ  
أَجِدْ شَيْئًا هُوَ أَنْقَلَ مِنْ جَارِ الشَّوْءِ، وَذُقْتُ الْمَرَارَ، فَلَمْ  
أَذْقَ شَيْئًا هُوَ أَمْرٌ مِنَ الْفَقْرِ۔ ﴿٣﴾

”اے میرے بیٹے! میں نے لو ہے اور ہر شقیل چیز کو اٹھا کر دیکھا مگر برے  
پڑو سی سے کوئی چیز شقیل میں نہیں پائی، میں نے کڑواہٹ کو چکھا ہے مگر  
فقر سے زیادہ کڑوی چیز نہیں چکھی۔“

اس مقام پر حکیم لقمان نے اپنے پڑو سیوں سے حسن سلوک کی تلقین کی ہے جو  
حقیقت میں اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی تعلیم کا اہم حصہ ہے۔

عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ فرمایا:

((خَيْرُ الْأَصْحَابِ عِنْدَ اللَّهِ خَيْرُهُمْ لِصَاحِبِهِ وَخَيْرُ الْجِيْرَانِ

۱ صصحیح ابن حبان: ۹۵۱۔ ۲ صحیح البخاری: ۶۴۱۲۔ ۳ البیهقی فی

شعب الایمان: ۴۵۴۸، ابن حبان فی الثقات: ۱/۸، ابو نعیم فی الحلیۃ: ۳۳۷/۳۔

عِنْدَ اللَّهِ خَيْرُ هُمْ لِجَارِهِ ﴿٢﴾

”بہترین ساتھی اللہ کے ہاں وہ ہیں جو اپنے ساتھی کے لیے بہتر ہیں اور بہترین ہمسایہ اللہ کے نزدیک وہ ہیں جو اپنے ہمسائے کے لیے بہتر ہیں۔“

مزید آپ مَلِئُوتِ حَمْلَمَة نے فرمایا:

”قسم ہے اللہ کی! اس شخص کا ایمان کامل نہیں ہے۔ قسم ہے اس اللہ کی! اس شخص کا ایمان کامل نہیں ہے،“ جب آپ نے بار بار یہ الفاظ فرمائے اور اس شخص کی وضاحت نہیں کی تو صحابہ نے عرض کیا: یا رسول اللہ! وہ شخص کون ہے جس کا ایمان کامل نہیں ہے اور جس کے بارے میں آپ کا یہ ارشاد ہے؟ آپ مَلِئُوتِ حَمْلَمَة نے فرمایا: ”وَهُوَ الْخَلْقُ جَسْكَ كَمْ كَمْ اُسْكَنْتُ إِلَيْهِ اُسْكَنْتُ“ اور اس کے شرے محفوظ و مامون نہ ہوں۔“ [2]

③ اے بیٹا جاہلوں سے دامن بچا کر رکھنا

حَسْنَ رَحْمَةِ اللَّهِ كہتے ہیں کہ حکیم لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے کہا: يَا بُنْيَيْ لَا تُرْسِلْ رَسُولَكَ جَاهِلًا، فَإِنْ لَمْ تَجِدْ حَكِيمًا، فَكُنْ رَسُولَ نَفْسِكَ۔ [3]

”اے میرے بیٹے! تو اپنا قاصد کسی جاہل کو مت بنا اگر تجھے کوئی سمجھدار نہ ملتے تو اپنا قاصد خود بن جا۔“

[1] ترمذی، البر والصلة، باب ماجاء فی حق الجوار: ۱۹۴۴؛ مستند احمد: ۶۵۷۴۔

[2] بخاری، الادب، باب ائم من لا يأمن جاره بوانقه: ۶۰۱۶۔ [3] البیهقی فی

شعب الایمان: ۴۵۴؛ ابن حبان فی الثقات: ۸/۸۱؛ ابو نعیم فی الحلیۃ: ۳۲۷/۳۔

کہا جاتا ہے کہ جاہل دوست سے تہائی اچھی۔ بسا اوقات جاہل آدمی اپنی طرف سے خیر خواہی اور سمجھداری کرتا ہے جبکہ وہ حقیقت میں دوسروں کے لیے کئی مصائب کھڑے کر دیتا ہے اسی لیے اللہ نے بھی جہلاء سے اعراض کا حکم دیا ہے، ارشادِ بانی ہے:

﴿وَأَغْرِضُ عَنِ الْجَهَلِينَ﴾ ⑥

”اور جاہلوں سے اعراض کیجئے۔“

⑦ اے بیٹا کبھی بھوٹ نہ بولنا

حسن رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ حکیم لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے کہا:

یَا بُنَيَّ إِيَّاكَ وَالكَّذَبَ ⑧

”اے میرے بیٹے! جھوٹ سے پرہیز کر۔“

بچوں کو اگر بچپن میں جھوٹ کی عادت پڑ جائے تو ساری زندگی آدمی اس کی نخوست سے باہر نہیں نکل سکتا، اسی لیے حکیم لقمان نے اپنے بچے کو اس کی خصوصی تلقین کی ہے اس سلسلہ میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد بھی ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسِرِّفٌ كَذَّابٌ﴾ ⑨

” بلاشبہ اللہ تعالیٰ اس کو (سیدھی) راہ نہیں دکھاتا جو جھوٹا ہے۔“

علاوه ازیں والدین کو اس حوالے سے اپنی عادات کو بھی اچھا بنانا چاہئے کیونکہ بچے عموماً وہی کرتے ہیں جو وہ والدین کو کرتا دیکھتے ہیں جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن عامر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں:

۱۷/الاعراف: ۱۹۹۔ ۲ البیهقی فی شعب الایمان: ۴۵۴۸؛ ابن حبان فی

الثقات: ۸۱/۸؛ ابو نعیم فی الحلۃ الحسنه: ۳۳۷۸؛ Visit My Website ([CH-Adab.com](http://CH-Adab.com)) ۲۸/اللہ تھوڑے من:

ایک دن میری والدہ نے مجھے اپنے پاس بلایا اور کہا کہ لواؤ میں تمہیں (ایک چیز) دوں گی۔ اس وقت رسول اللہ ﷺ ہمارے گھر تشریف فرماتھے، جب میری والدہ نے مجھ سے کہا تو رسول اللہ ﷺ نے ان سے پوچھا:

((وَمَا أَرَدْتِ أَنْ تُعْطِنِي))

”کشم نے اس کو کیا چیز دینے کا ارادہ کیا تھا؟“ انہوں نے فرمایا: میں اس کو ایک بھجور دینا چاہتی تھی رسول اللہ ﷺ نے یہن کرم فرمایا:

((أَمَا إِنَّكِ لَوْلَمْ تُعْطِه شَيْئًا كُتُبَتْ عَلَيْكِ كِذَبَةً)) ❶

”یاد رکھو! اگر اس کو تم کچھ نہ دیتیں تو تمہارے اعمال میں ایک جھوٹ لکھا جاتا۔“

جھوٹ آدمی کو جہنم کی طرف لے جاتا ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((وَإِنَّمَا كُمْ وَالْكَذِبَ فَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِي إِلَى الْفَجُورِ وَإِنَّ الْفَجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ وَمَا يَرَأُ الرَّجُلُ يَكْذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ كَذَابًا)) ❷

”جھوٹ سے بچو، اس لیے کہ جھوٹ برا سیوں کی طرف لے جاتا ہے اور برا سیاں انسان کو جہنم تک لے جاتی ہیں اور انسان جھوٹ بولتا رہتا ہے اور جھوٹ تلاش کرتا رہتا ہے حتیٰ کہ وہ اللہ کے ہاں جھوٹا لکھ دیا جاتا ہے۔“

㊱ اے بیٹا نماز جنازہ میں حاضر ہوا کر

حسن رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ حکیم لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے کہا:

سنن ابی داود، الادب، باب فی التشید فی الكذب: ۴۹۹؛ البیهقی فی شعب الإيمان: ۴۸۲۲۔ ❷ مسلم، البر والصلة، باب قبح الكذب وحسن الصدق وفضله: ۶۶۳۷، ۲۶۰۷؛ بخاری: ۶۰۹۴۔

يَا بْنَيَّ اخْضُرِ الْجَنَائِزَ، وَلَا تَحْضُرُ الْعُرْسَ، فَإِنَّ الْجَنَائِزَ  
تُذَكَّرُكَ الْآخِرَةَ، وَالْعُرْسَ يُشْجِنُكَ الدُّنْيَا۔ ۲

”اے میرے بیٹے! جنازوں میں حاضر ہوا کرو اور خوشی کی مجلسوں سے بچا  
کر، کیونکہ جنازے تجھے آخرت یاد دلائیں گے اور خوشی کی مجلسیں تجھے  
دنیا پر ابھارائیں گی۔“

گویا حکیم لقمان نے اپنے بیٹے کو حقوق العباد کی ادائیگی کی طرف اشارہ کیا ہے  
اور اسی مفہوم کی حدیث نبوی بھی ہے آپ ﷺ نے پہلے پہل خواتین کی بے صبری کی  
وجہ سے انہیں قبرستان میں آنے جانے سے منع کر رکھا تھا پھر آپ نے اجازت دے  
دی اور فرمایا:

((فَرُزُوفُهَا فَإِنَّهَا تُذَكِّرُ الْآخِرَةَ)) ۲

”اب تم قبروں گی زیارت کر لیا کرو کیونکہ یہ آخرت یاد دلاتی ہیں۔“

نیز آپ ﷺ نے نماز جنازہ کی ادائیگی کا ثواب دو احاد پہاڑوں کے برابر قرار  
دیا ہے اور مزید فرمایا:

((خَمْسٌ مَنْ عَمِلَهُنَّ فِي يَوْمٍ كَتَبَهُ اللَّهُ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ مَنْ  
صَامَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَرَاحَ إِلَى الْجُمُعَةِ وَعَادَ مَرِيضاً وَشَهِدَ  
جَنَازَةً وَأَعْتَقَ رَقْبَةً)) ۳

”پانچ کام جو بھی ایک دن میں کرے اللہ تعالیٰ اسے جنتیوں میں لکھ دیتے  
ہیں جس نے جمعہ کے دن روزہ رکھا، اور جمعہ کی طرف گیا، مریض کی

\*) البیهقی فی شعب الایمان: ۴۵۴۸؛ ابن حبان فی الثقات: ۸۱/۸؛ ابو نعیم فی  
الحلیة: ۳۳۷/۳۔ ۲) ترمذی، الحنفی: ۱۱۹۶۔ ۳) صحيح الجامع الصغیر: ۳۲۵۲۔

عیادت کی، جنازہ میں شریک ہوا اور گردن کو آزاد کیا۔“

یہ یاد رہے کہ اکیلا جمعہ کا روزہ نہیں اس کے ساتھ جمعرات یا ہفتہ کا روزہ ملالیا جائے۔

### ⑤ اے بیٹا بہت پیٹ بھر کر کھانہ کھایا کر

حسن رضی اللہ علیہ کہتے ہیں کہ حکیم اقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے کہا:  
یَا بُنَيَّ لَا تَأْكُلْ شِبَعًا عَلَى شِبَعَ، فَإِنَّكَ إِنْ تُلْقِهِ لِلْكَلْبِ خَيْرٌ مِّنْ أَنْ تَأْكُلَهُ۔

”اے میرے بیٹے! پیٹ بھر کر بار بار مت کھا اگر (ضرورت سے زائد ہے)

تو اسے کتے کے سامنے ڈال دے، تو یہ تیرے کھانے سے بہتر ہے۔“

آدمی کو زیادہ نہیں کھانا چاہئے کیونکہ زیادہ کھانے سے جسم تدرست نہیں رہتا اور پیٹ میں طرح طرح کے جراشیم پیدا ہوتے رہتے ہیں اور ضرورت سے زیادہ کھانا اسراف بھی ہے اور اس سے اللہ تعالیٰ نے منع فرمایا ہے:

﴿كُلُوا وَاشْرُبُوا وَلَا تُسْرِفُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ﴾

”تم کھاؤ پیو اور اسراف نہ کرو کیونکہ اسراف کرنے والوں کو اللہ پسند نہیں کرتا۔“

آپ ﷺ کا ارشاد ہے:

﴿إِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ شِبَعًا فِي الدُّنْيَا أَطْوَلُهُمْ جُوعًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ﴾

1 البیهقی فی شبہ الایمان: ۴۵۴۸؛ ابن حبان فی الثقات: ۸۱/۸؛ ابو نعیم فی الحلیة: ۳۳۷/۲۔ 2 الاعراف: ۳۱۔ 3 السلسلة الصحيحة: ۳۴۳؛ ابن ماجہ، الاطعمة: ۳۲۷۹۔

”دنیا میں لوگوں میں سے زیادہ کھانے والے قیامت کے دن بھی بھوک والے ہوں گے۔“

اگر انسان زیادہ سے زیادہ کھانا چاہے تو اس کی مقدار پیٹ کا تیسرا حصہ ہے جیسا کہ حضرت مقدم بن معدیکرب رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے:

((مَا مَلَأَ أَدْمِيٌّ وَعَاءً شَرَّاً مِنْ بَطْنِهِ بِخُسْبٍ أَبْنِ أَدَمَ أَكْلَاثٌ يُقْمِنَ صُلْبَهُ فَإِنْ كَانَ فَاعِلًا لَامْحَالَةَ فَثُلْثٌ لِطَعَامِهِ وَثُلْثٌ لِشَرَابِهِ وَثُلْثٌ لِنَفْسِهِ)) ﴿٦﴾

”آدمی نے اپنے پیٹ سے بڑے کسی برتن کو نہیں بھرا۔ بن آدم کو چند لمحے ہی کافی ہیں جو اس کی کمر کو سیدھا رکھیں سو اگر اس نے ضروری ہی (زیادہ) کھانا ہے تو ایک حصہ کھانے کیلئے اور ایک حصہ پینے کیلئے اور ایک حصہ سانس کیلئے کرے۔“

اور بالکل نہ کھانا یہ بھی ظلم ہے کیونکہ بدن کا حق ہے کہ اسے کھلا یا جائے اور نہ کھلانا بدن کی حق تلفی ہے اور یہ اسراف ہے جیسا کہ بعض صوفی لوگ کرتے ہیں جو کئی دن تک کھانا ہونے کے باوجود بالکل نہیں کھاتے اور اسے عبادت سمجھتے ہیں حالانکہ یہ سب نبی ﷺ کے طریقے کے خلاف ہے۔

﴿٦﴾ اے پیٹا! پنا مرا حق در میانہ رکھنا

حسن رض کہتے ہیں کہ حکیم لقمان نے اپنے بیٹے کو صحیح کرتے ہوئے کہا:

يَا بُنَيَّ لَا تَكُنْ حُلُوًا فَتُبْلَعَ، وَلَا مُرَأً فَتُلْفَظَ۔ ①

”اے میرے بیٹے! تو اتنا بیٹھانا ہو جا کہ تجھے نگل لیا جائے اور نہ ہی اتنا کڑوا ہو جا کہ تجھے پھینک دیا جائے۔“

③۷ اے بیٹا علماء اور حکماء کی، ہم نہیں اختیار کیا کر

حضرت ابو امامہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ اللہ کے رسول ﷺ نے فرمایا: ”لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے فرمایا:

يَا بُنَيَّ، عَلَيْكَ بِمُجَالَسَةِ الْعُلَمَاءِ، وَاسْتِمَاعِ كَلَامِ الْحُكَمَاءِ، فَإِنَّ اللَّهَ عَرَّوَ جَلَّ يُحِبِّي الْقُلُوبَ بِنُورِ الْحِكْمَةِ كَمَا يُحِبِّي الْأَرْضَ بِوَابِلِ الْمَطَرِ۔ ②

”اے میرے بیٹے! علماء کی مجلس میں بیٹھا کر دو اور دنالوگوں کی باتوں سے فائدہ اٹھایا کرو، کیونکہ اللہ تعالیٰ دلوں کو حکمت کے نور سے اسی طرح زندہ کر دیتا ہے جسے موسلا دار بارش سے زمین کو زندہ کر دیتا ہے۔“

③۸ اے بیٹا پنی زبان کو قابو میں رکھنا

موہی بن عبیدہ سے مروی ہے کہ انہیں خبر ملی کہ لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کی: يَا بُنَيَّ مَنْ لَا يَمْلِكُ لِسَانَهُ يَنْدَمُ وَمَنْ يُكْثِرُ الْمِرَاءَ يُشْتَمُ، وَمَنْ يُصَاحِبِ الشُّوءَ لَا يَسْلَمُ، وَمَنْ يُصَاحِبِ الصَّالِحَ يَغْنَمُ۔

❶ البیهقی فی شعب الایمان: ۴۵۴۸؛ ابن حبان فی الثقات: ۸۱/۸؛ ابو نعیم فی

الحلیة: ۳۳۷/۳۔ ❷ امثال الحديث للرامهرمزی، باب الکنایة: ۸۷/۱

❸ ذم فرقاء الشوء للحافظ ابن عساکر: ۲۹/۱؛ مشیخة ابن البخاری: ۹۸۱/۲

”اے میرے بیٹے! جو اپنی زبان کو قابو نہیں رکھتا وہ نداشت اٹھاتا ہے اور کثرت سے جھگڑا کرتا ہے اسے گالی ملتی ہے اور جو برقے سے دوستی رکھتا ہے وہ برائی سے فتح نہیں سکتا اور جو نیک لوگوں سے دوستی رکھتا ہے وہ فائدہ اٹھاتا ہے۔“

③۹ اے بیٹا پنے عملوں کو ریا کاری سے پاک رکھنا  
حمد بن زید رضی اللہ عنہ اپنے بعض شیوخ سے بیان کرتے ہیں کہ لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے فرمایا:  
یَا بُنَيَّ لَا تُرِّ النَّاسَ أَنْكَ تَحْشِى اللَّهَ يُكْرِمُكَ، وَقَلْبُكَ فَاجِرٌ۔

”اے میرے بیٹے! تو اپنی خیست الہی کو لوگوں کے سامنے اس لیے ظاہر نہ کر کہ لوگ تیری عزت کریں جبکہ تیر ادل گناہ کار ہو۔“

④۰ اے بیٹا لوگوں کا اپنا دوست بناد شمن نہ بنانا  
بشر بن رافع رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے فرمایا:  
یَا بُنَيَّ اتَّخِذْ أَلْفَ صَدِيقِي؛ فَإِنَّهُ قَلِيلٌ، وَلَا تَسْخِذْنَ عَدُواً؛  
فَإِنَّهُ كَثِيرٌ۔

”اے میرے بیٹے! دوست ہزار بھی بنالے تب بھی تھوڑے ہیں مگر شمن ایک بھی نہ بنانا کیونکہ وہ ایک ہی بہت ہے۔“

﴿يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ﴾



# 40 جلس

## آسان نیک کیاں



تألیف

محمد عظیم حاصل پوری



مکتبہ اسلامیہ

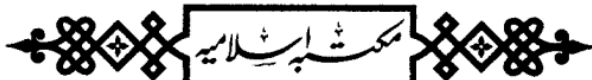


إِنْ يَجْتَبِيُوا كَبَّارًا مَا تُهَوَّنَ عَنْهُ لَقْرَعَكُمْ سَيَّارَتُمْ وَنُذْ خَلْكُمْ مُذْ خَلَّ كَرِيمًا<sup>⑥</sup>  
 ”تم اگر بڑے ہوئے مکاہل سے بختر بہتھے ہم تباری جوہری رائیں کو فراہداز کر دیں گے اور تمہیں عرفت کی بند داٹن کر دیں گے۔“  
 (النحل: ۲۰)

# لحنت

## کامستحق ٹھہرانے والے چائیس عمل

تألیف  
شیخ المرثیات ابو محمد عبد السلام الدار



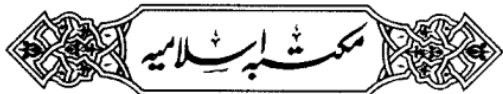
بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ  
وَمَنْعَلُ الْمُؤْمِنِ اَمْتَأْلِعُ عَلَيْهِ

# جتنیں

سے محروم کر دینے والے چالیس عمل

تألیف

اسیخ محمد عظیم حاصلپوری حفظہ اللہ علیہ



چکل کے لیے



نصیحتیں

